
3
2

2
T

&
E

 
4

/
9

8
 

 
�

 
 

E
S

I
T

T
E

L
Y

J
Ä

 
J

A
 

E
R

I
T

T
E

L
Y

J
Ä

S U K U T U T K I J A N  J Ä Ä M I S T Ö

ole kyse luonnontieteiden ta-
paan perinnön tarkentamises-
ta vaan perityn eetoksen avaa-
misesta uusille sovellutuksil-
le. Mutta tekijän käsite toimii
myös keskeisenä diskurssin
rajoittajana – anonyymistä kir-
joittamisesta haaveillut Fou-
cault harmitteli muuttumis-
taan tekijäksi, joka Hulluu-
den historiasta lähtien oli
tunnistettu ja paikallistettu,
vaikka hän pyrki jatkuvasti
uusiin kysymyksiin. Fou-
cault’lle suhde tietoon ei ol-
lut kartesiolaisen epäpersoo-
nallinen, vaan hän työskente-
li tullakseen joksikin toiseksi.
Olemme kuitenkin diskursii-
visen perimämme vankeja, ja
siksi toisinajattelu vaatii ajat-
telun koettelua, tietomme kriit-
tistä sukuselvitystä, jonka kaut-
ta päästään eroon annetusta
horisontista ja luodaan mah-
dollisuus uudelle näkymälle.

Tuotanto on käsite, jolla
korvaamme nykyään tekijän
käsitteen. Mutta miksi olem-
me tekijän tuotannosta kiin-
nostuneita? Löydämmekö tuo-
tannon rakenteen ja sisäisten
suhteiden tutkimisesta uuden
diskurssien kokeilua estävän
rajoitteen, vai pyrimmekö
määrittämään tuotannon sen
vaikutuksen ja toiminnan kaut-
ta? Foucault’n historiallisia
kokemusehtoja tutkiva tuo-
tanto voidaan ottaa raken-
teellisesti haltuun järjestämällä
se kolmen kokemusta mää-
rittävän paaluun varaan: 1)
kokemukseen tiedosta ja to-
tuudesta, 2) kokemukseen
vallasta ja käytännöistä sekä
3) kokemukseen itsestämme
ja etiikasta. Tieto, käytäntö ja
etiikka tarjovat Foucault’n luo-
kittelevan taulukon pääsarak-
keet, mutta myös kolme liik-
kuvaa teemaa, joiden erilai-
nen käsittely on avannut uu-
sien kysymysten ja diskurs-
sien mahdollisuuksia.

T I E T O :  T O T U U D E N
H I S T O R I A N
PA R A D O K S E I S TA

“Mutta filosofialla on oikeus
tutkia sitä, mitä sen omassa
ajattelussa voidaan muuttaa,
kokeilemalla sille itselleen vie-
rasta tietoa. Tämä [...] on
filosofin elävä ruumis, aina-
kin jos filosofia on [...] ‘askee-
sia’, itsen koettelua ajattelun
alueella.”

Mikä osa tiedolla on koke-
muksen horisontissamme?
Juuri tämä kysymys oli Fou-
cault’lle keskeinen, Binswan-
gerin teoksen Le rêve et l’exis-
tence käännöksen unen ja
tiedon suhteita kyselevästä esi-
puheesta (jossa Foucault etsi
unesta kuvittelukyvyn mah-
dollisuusehtoja) aina viimei-
siin afrodisian ja totuuden
suhdetta analysoiviin teok-
siin saakka. Näkyvin tämä oli
60-luvun arkeologisissa töis-
sä, joissa myös Foucault’n
kriittinen kantilaisuus koros-
tui vahvimmin. Toisin kuin
fenomenologit, Foucault näki
vahvan epäjatkumon Des-
cartesin ja Kantin välillä.
Foucault’lle Descartes erotti
tiedon kokemuksen sfääristä,
kun taas Kant liitti ne jälleen
yhteen. Kant oli Foucault’lle
kuten myös Heideggerille en-
nen kaikkea äärellisyyden ajat-
telija ja modernin tiedon suh-
teen määrittäjä.2

Tänä vuonna Ranskassa il-
mestynyt Béatrice Hanin teos
L’ontologie manquée de Mic-
hel Foucault lähtee liikkeelle
tästä kantilaisuudesta viitaten
Foucault’n 1966 lausuntoon:
“Me olemme kaikki uuskanti-
laisia.” Han väittää, että Fou-
cault’lta löytyy selkeä filoso-
finen projekti, joka kulki Kan-
tin kysymyksen historiallista-
misesta (mitkä ovat diskurs-
sin totuudellisuuden histori-
alliset ehdot?) nietzscheläi-

MICHEL FOUCAULT: Il faut
défendre la société. Galli-
mard 1997

BÉATRICE HAN: L’ontologie
manquée de Michel Foucault.
Millon 1998

HÄNNINEN & KARJALAINEN
(toim.): Biovallan kysymyk-
siä. Gaudeamus 1997

CLARE O’FARRELL (toim.):
Foucault Legacy. Queensland
University of Technology.
1997.

“Tekijän funktio häviää... po-
lyseemiset tekstit tulevat jäl-
leen kerran toimimaan toi-
sen mallin mukaan, mutta
edelleen pidäkkeiden systee-
missä [...]. Me emme enää
kuule kysymyksiä [...]: kuka
todella puhui? Tulee olemaan
muita kysymyksiä, kuten: Mit-
kä ovat diskurssin olemassa-
olon käytännöt? Missä sitä on
käytetty, kuinka se voi kier-
tää, ja kuka voi haltuunottaa
sen itselleen?”

PO S T U U M I N  E L Ä M Ä N
VA L TA

Erään ruumiin elämä, johon
erisnimi Paul Michel Foucault
kerran viittasi, lakkasi vastus-
tamasta kuolemaa jo viisitois-
ta vuotta sitten, mutta tuon
nimen kuvaaman tekijän teks-
tit kiertävät edelleen aikam-
me keskusteluissa. Tekijänä
Foucault’sta on tullut uuden
diskursiivisen käytännön al-
kuunpanija, eikä hän näin
mahdollista vain jäljittelyn ja
analogioiden kautta luotua
tyylisuuntaa vaan luo mah-
dollisuuksia myös eroille, jol-
lekin muulle kuin perustajan
omalle diskurssille, joka kui-
tenkin samalla kuuluu siihen
mitä tämä perusti.1 Alku on
heterogeeninen sitä seuraa-
ville siirtymille, eikä näissä

https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg


3
2

3
E

S
I

T
T

E
L

Y
J

Ä
 

J
A

 
E

R
I

T
T

E
L

Y
J

Ä
 

 
�

 
 

T
&

E
 

4
/

9
8

sesti virittyneeseen poliitti-
seen kysymykseen (mitä seu-
rauksia on subjektille totuu-
den puhumisen velvoittees-
ta?) ja johti hänet lopulta lä-
helle Heideggeria kysymyk-
sessä totuuden toiminnasta
toden ja epätoden välisissä
suhteissa, joiden myötä ole-
minen rakentuu historiallise-
na ja jonakin jota voidaan ja
jota täytyy ajatella. Michel
Haarin ja Hubert L. Dreyfusin
ohjauksessa tehty teos nos-
taakin esiin juuri Heidegge-
rin ja Foucault’n suhteen.3

Teoksen yleinen kuvio (Kant,
Nietzsche, Heidegger) ei tuo
tietenkään Foucault tutkijoil-
le mitään uutta, Han ainoas-
taan esittää teeman suhteelli-
sen koherentisti.

Hanin mukaan Foucault’lle
keskeistä oli kokemuksen
mahdollisuusehtojen kysymys.
Transsendentaalin teema näyt-
tää vaivaavan Foucault’ta, joka
pyrki eroon tavanomaisista
transsendentaaleista kohti im-
manentimpia käsitteellistyk-
siä. Vuoden 1949 diplomi-
työn Foucault teki historial-
lisen transsendentaalisuuden
muodostumisesta Hegelin
Hengen fenomenologiassa, ja
toinen väitöskirja muodostui
Kantin antropologian kääntä-
misestä ja esipuheesta. Tuos-
sa tekstissä näkyy Foucault’n
kaksinainen suhtautuminen
Kantiin. Kant kysyy ensim-
mäisenä esittämisen mahdol-
lisuusehtoja rikkoen klassi-
sen “representaation järjes-
tyksen” itsestäänselvyyden ja
avaa näin modernin ajattelun
tilan sekä sen kriittisen pro-
jektin. Samalla tiedon mah-
dollisuuden kysymys liitetään
empiiristä ja transsendentaa-
lista koskevaan jakoon. Mut-
ta Kantista löytyy myös tä-
män oman kritiikin vesittävä
transsendentaalisen ja empii-
risen sekoittaminen antropo-
logisessa unessa, ihmisen hah-

mossa. Hanin mukaan Fou-
cault’n ristiriita on yritys teh-
dä kunniaa Kantin kysymyk-
senasettelulle ja päästä sa-
malla karkuun antropologi-
sesta hahmosta, jonka tuo
ajattelu tahtomattaan synnyt-
ti. Erona Kantiin Foucault ha-
luaa luopua sekä transsen-
dentaalista että empiirisestä
subjektista ja myös historial-
listaa transsendentaalin esit-
tämällä oman paradoksaali-
sen historiallisen a priorin,
tiedon positiviteetin käsitteen.
Tämä ei ole Husserlin Geomet-
rian alkuperän esittämä his-
toriallinen a priori, joka ei
ole historiallinen vaan ylihis-
toriallinen, apodiktinen ja uni-
versaali apriorinen merkitys-
horisontti, joka ylittäen kai-
ken historiallisen faktisuuden
mahdollistaa “paluun” perus-
tavaan merkityshorisonttiin
olematta kuitenkaan historian
ulkopuolella.4 Niinpä univer-
saali historiallisuus on Hus-
serlille kaikkea faktista his-
toriaa edeltävä ihmiskunnan
horisontin olemuksellinen
mahdollisuuusehto, historial-
linen a priori.5 Foucault ei
aseta kysymystä geometrian
historiallisuudesta vaan ihmis-
tieteiden mahdollisuusehdois-
ta, ja hänen historiallinen a
priorinsa ei ole universaali
vaan paremminkin pseudo-
apriorisesti samalla tasolla
oman historiallisuutensa kans-
sa ja itsessään muuntuva. “Po-
sitiviteettien a priori ei ole
ainoastaan ajallisen hajaan-
nuksen järjestelmä vaan it-
sessään muuntuva sommi-
telma.”6 Kyse ei ole siis uni-
versaalisesti välttämättömästä
ja apriorisesta tiedon tai mer-
kityksen rakenteesta vaan tie-
tylle historialliselle muodos-
telmalle ominaisesta aprio-
risesta rakenteesta. Tiedon ar-
keologiassa Foucault korosti
historiallisen a priorinsa eroa
formaaleihin a prioreihin ja

julisti, etteivät nämä kuulu
samalle tasolle.7 Hanille Fou-
cault’n arkeologiset analyysit
eivät kuitenkaan koske vain
ihmistieteiden alkuperän on-
gelmaa tai siinä esiintyviä
subjektiivisuuden muotoja,
vaan kyse on laajemmasta
yrityksestä määritellä uudes-
taan historian ja filosofian
yhteen nivoutuminen. Fou-
cault haluaa välttää sekä
uuskantilaisten “arvostelman
idealismia” että marxilaisten
redusoivaa materialismia.
Myöskään fenomenologinen
ratkaisu ei enää riitä Fou-
cault’lle, joka transsenden-
taalisen egon sijaan etsi trans-
sendentaalia ilman subjektia.
Arkeologia on fenomeno-
logian vihollinen myös sikäli
kuin jälkimmäinen “alkupe-
räisen” ja “alkuperän” käsit-
teissään sekoittaa jälleen trans-
sendentaalisen ja empiirisen
ja jää äärellisyyden analytii-
kan vangiksi. Mutta mikä estää
transsendentaalisen ja empii-
risen paradoksissa viihtyvää
paikatonta ja perusteetonta
arkeologia – diskursiivisille
muodostumille antamassaan
“transsendentaalisessa” auto-
nomiassa ja fenomenologiaa
vastaan suuntaamassaan “em-
piristisemmän hahmon” iloi-
sessa positivismissa – itse nä-
kemästä antropologisia unia?

Foucault halusi jättää yhä
vähemmän tilaa transsenden-
taaliselle. Etsiessään tästä pa-
kotietä hän transsendentaali-
sen kritiikin arkeologisen uu-
delleenmäärittelyn sijaan esitti
kritiikin kysymystä tarkentaak-
seen virkaanastujaisluennos-
saan (1970) genealogiaan viit-
tavan disipliinin käsitteen.
Disipliini on suhteellinen ja
liikkuva periaate, joka ei ole
vain kaiken totuudenmukai-
sesti sanotun summa vaan
vaatii alaansa kuuluvalta väit-
teeltä tiettyjä ehtoja ja vaati-
muksia. Ennen kuin jokin voi



3
2

4
T

&
E

 
4

/
9

8
 

 
�

 
 

E
S

I
T

T
E

L
Y

J
Ä

 
J

A
 

E
R

I
T

T
E

L
Y

J
Ä

olla tosi tai väärä, sen on
kuuluttava “totuuden” järjes-
tykseen. Disipliini on totuu-
den historiallinen a priori,
joka muodostuu niistä totuus-
ehtojen sommitelmista, jotka
määrittävät diskurssin hyväk-
syttävyyden. Hyväksyttävyy-
den tutkiminen johti Fou-
cault’n myös kysymään totuu-
den itsensä asemaa ja muo-
dostumista vallan vaikutus-
ten taholta. Mikä on länsimais-
ta tiedon kokemusta määrit-
tävä totuudentahto, mitkä ovat
sen historialliset muodot ja
haarautumat? Minkälaisia ovat
sen konkreettiset vaikutukset
disiplinaarisissa käytännöissä
ja ihmistieteiden muodostu-
misessa? Nyt historiallinen a
priori saa uuden version hal-
linnon (régime) käsitteestä.
Kysymys on väitteiden koko-
elman muodostavan lausei-
den hallinnon tavasta, joka
mahdollistaa väitteiden tie-
teellisen hyväksyttävyyden,
niiden verifioinnin tai falsi-
fioinnin. Kysymys totuuden
hallinnosta tai tieteellisten lau-
sumien politiikasta merkitsi
aikaisempaa poliittisempaa
otetta. Totuus ei asetu intres-
sittömän objektiivisen intel-
lektin alueelle vaan yhdistyy
kiertäviin suhteisiin konkreet-
tisessa vallan järjestelmässä,
joka tuottaa ja ylläpitää to-
tuutta, sekä vallan vaikutuk-
siin, jotka kiihdyttävät ja laa-
jentavat sitä.

Mutta kuka ylläpitää tätä
kiertoa ja minkä muodon se
saa? Genealogia, joka pyrki
välttämään formalismin ja ma-
terialismin, näyttää kuitenkin
kallistuvan jälkimmäiseen
Foucault’n asettaessa perus-
tan paikalle hyväksyttävyy-
den konkreettisen historialli-
sen taistelun. Merkitsikö vah-
va kieltäytyminen transsen-
dentaalisen matriisin käsitteel-
listämisestä itse asiassa villin
transsendentaalin paluuta? Toi-

siinsa kietoutuva tieto/valta-
järjestelmä näyttää saavan it-
senäisen, pseudometafyysisen
olemuksen ja toteuttavan näin
Foucault’n oman aikaisem-
man ennustuksen: “En voi
välttää mahdollisuutta, että
eräänä päivänä minun on koh-
dattava palautumaton jään-
nös, joka tulee olemaan, tosi-
asiassa, transsendentaalinen.”8

Totuudentahdon kysymys
johtaa Foucault’n myös uu-
teen pyrkimykseen tutkia to-
tuuden toimintaa minän itse-
suhteessa ja subjektiksi muo-
dostumisessa (subjectivation).
Se nostaa myös esiin totuu-
den pelin tai toiminnan (jeux
de vérité) käsitteen subjekti-
vaatiota perustavana. Kyse ei
ole vain totuuden mahdolli-
suusehdoista, vaan totuudes-
ta tulee nyt itsessään keskei-
nen subjektin muodostumi-
sen  mahdollisuusehto. Han
ottaa vahvasti esiin tämän sub-
jektiin palaamisen ja sen ai-
heuttamat ongelmat. Arkeo-
logia halusi eliminoida sub-
jektin ankarassa kritiikissään
transsendentaalia humanismia
kohtaan, genealogia kritisoi
intressitöntä intellektuaalista
idealismia ja esitti tämän sijal-
le disiplinaaristen koneisto-
jen käytännöt sekä totuuden
tahdon intressin. Myös myö-
häistuotannossaan Foucault
kritisoi subjektin käsitettä tie-
don ja historiallisuuden alku-
peränä. Foucault’n uusi sub-
jekti ei siksi ole substanssi
vaan dynaaminen käsite, aina
itsensä kanssa epäidenttinen
muoto. Lisäksi Foucault huo-
mauttaa, että subjektivaation
prosessi, jolla saavutetaan sub-
jektin konstituutio, on vain
yksi itsetietoisuuden järjestä-
misen tavoista, ei universaali
ja yleinen mekanismi. Han
kuitenkin huomauttaa, että
itsen subjektiksi muodostu-
misessa keskeisiä Foucault’lle
ovat kuitenkin tunnistaminen

ja itsereflektio ja kysyy, eikö
koko tämä subjektin ongel-
ma muistuta kaikista varauk-
sista huolimatta kuitenkin sitä
transsendentaalia subjektia,
jonka arkeologia halusi hä-
vittää? Eikö se muistuta ref-
leksiivistä subjektia, joka on
itseään koskevan tiedon kah-
dentuma ja samanaikaisessa
tilassa ulkoisten objektien ase-
telmien kanssa? Kuinka ih-
meessä palataan konstituoi-
vaan subjektiin ilman kons-
titutiivista subjektia, ilman
transsendentaalin subjektin
aporioita? Kuinka yhdistää
tämä subjekti disiplinaarisiin
käytäntöihin? Foucault koros-
taa, että subjekti konstituoi-
tuu todellisissa historiallisesti
analysoitavissa käytännöissä,
mutta Hanille Foucault’n ris-
tiriita on siinä, että hän mää-
rittelee subjektivaation kui-
tenkin ajattelussa tapahtuvaksi
refleksiiviseksi itsensä perus-
tamiseksi. Välttääkseen idea-
listista subjektia Foucault ko-
rostaa ajattelun immanentti-
utta ja merkityksen muodos-
tumista itse käytännöissä en-
nen tietoisuuden muotoutu-
mista. Voitaisiinko tässä näh-
dä pyrkimys käsittää ajattelu
esiontologisesti ja säilyttää hei-
deggerilainen intentionaali-
suuden kritiikki? Han etsii
analogioita varhais-Heidegge-
rin ja myöhäis-Foucault’n vä-
lille. Foucault’n ajattelun his-
torian tehtävänä on määritel-
lä ne ehdot, joissa ihmisen
oleminen kyseenalaistaa it-
sensä, tekonsa ja maailman-
sa, jossa tämä elää. Näin siinä
voitaisiin nähdä olemisen ym-
märtämisen ja sen määritty-
neisyyden yhtyminen, ja Fou-
cault kirjoittaa heideggerilai-
sesti olemisesta itsensä anta-
vana ja lahjoittavana, jota voi-
daan ja täytyy ajatella. Sub-
jektivaatiossa kyse ei ole
konstituoivan subjektin in-
tellektuaalisesta toiminnasta,



3
2

5
E

S
I

T
T

E
L

Y
J

Ä
 

J
A

 
E

R
I

T
T

E
L

Y
J

Ä
 

 
�

 
 

T
&

E
 

4
/

9
8

vaan olemisen ymmärtämi-
nen on immanenttia ihmisen
käytännöille. Ihmisen ja sub-
jektin käsitteitä välttävän Hei-
deggerin tavoin Foucault ei
aseta ihmiselle erillistä ole-
musta. Vaikka Foucault’n ja
Heideggerin välille voidaan
löytää yleisiä analogioita,
tarkemmassa tarkastelussa nä-
mä osoittautuvat ongelmal-
liseksi. Han kritisoi erityisesti
toisen ohjaajansa Dreyfusin
teesiä, jonka mukaan Fou-
cault’n valta olisi samaa kuin
Heideggerin oleminen erään-
laisena sosiaalisena Lichtung-
ina. Foucault’n kysymys ei
koske totuuden olemusta, ei
edes tietylle epookille omi-
naista totuutta, vaan aina eri-
tyisiä totuuksia. Foucault’lla
ei ole heideggerilaista eroa
olemisen totuuden (alethei-
an) ja onttisten totuuksien
välillä. Hanin mukaan fou-
cault’lainen idea ei loppujen
lopuksi ole edes se, kuinka
ajattelu on käytännöille im-
manenttia esiontologista ym-
märrystä, vaan Foucault näyt-
tää korostavan ajattelun riip-
puvaisuutta refleksiivisestä ak-
tiviteetista, jolla subjekti muo-
dostaa itsensä. Hanille juuri
tässä tunnistamisessa konsti-
tuoituvassa subjektissa Fou-
cault tuo takaisin pseudo-
transsendentaalin subjektin,
joka toimii itsessään temati-
soimattomana a priorina. Pää-
sikö siis Foucault tiedon ana-
lyyseissään kuitenkaan kos-
kaan eroon subjektin teemas-
ta? Sama kysymys on asetettu
koskemaan myös Foucault’n
poliittisia huomioita. Pääsikö
Foucault kuitenkaan koskaan
eroon suvereenin käsitteestä?
Koko 70-luvun Foucault’n ana-
lyysit hyökkäsivät suvereenia
vastaan, jonka hän yhdisti
konstituoivan subjektin tee-
maan. Suvereniteetin käsite
oli Foucault’lle subjektin kehä
itsensä suhteen, ja 70-luvun

luennoissaan Foucault esitti
tätä itseensä kääriytyvää ke-
hää vastaan kehän rikkovan
keskipakoisten taistelujen tee-
man. Jos filosofian oli herät-
tävä antropologisesta unesta,
oli poliittisen teorian lakatta-
va näkemästä unta suveree-
nin esityksestä.

K A M P PA I L U :
T O D E L L I S T E N
TA I S T E L U J E N  VA I K U T U S

“Meitä kannattavalla ja mää-
rittävällä historialla on en-
nemmin sodan kuin kielen, en-
nemmin valtasuhteiden kuin
kielen suhteiden muoto.”

Mitkä tekstit kuuluvat tekijän
tuotantoon? Foucault kielsi
kaikki postuumit julkaisut, ja
lähes valmis Lihan kiusauk-
set kiertää maailmaa vain te-
kijänoikeuksia rikkovana pi-
raattiversiona. Gallimard on
kuitenkin alkanut julkaista
Collège de Francessa Fou-
cault’n vuosina 1970–84 pitä-
miä luentoja, joista on odo-
tettavissa yli tuhat sivua lisää
tekstiä Foucault’n korpukseen.
Ensimmäisenä ovat ilmesty-
neet vuosien 1975–76 luen-
not nimellä Il faut défendre
la société.9 Se koostuu teos-
ten Tarkkailla ja rangaista ja
Tiedontahto väliin ajoittuvis-
ta, vähemmän hiotuista esi-
tyksistä, joissa “Yhteiskuntaa
on suojeltava” -teeman alla
Foucault käsittelee yhteiskun-
nan ympärille koostuvan bio-
vallan eroa juridis-diskursii-
visesta vallan esityksestä. Kes-
keisenä teemana on kuiten-
kin, miten sota voi toimia
tapana analysoida historiaa ja
sosiaalisia suhteita, ja sen var-
jossa esille nousevat repres-
sio-hypoteesin kritiikki, po-
liittisen teorian tarve luopua
suvereniteetin käsitteestä sekä
kysymys biovaltaan liittyväs-
tä modernista rasismista.

Modernia rasismia vastaan
Foucault ei aseta universaalia
subjektia, joka “säilyttäen ylit-
täisi” rotujen erot, vaan päin-
vastoin näkee modernin ra-
sismin liittyvän juuri konsti-
tuoivan subjektin ongelmaan
ja monistiseen näkemykseen
suvereenista rodusta. Moder-
ni rasismi on vain erityinen ja
paikallistettava episodi suu-
ressa rotujen taistelun dis-
kurssissa, mutta episodi, joka
tukahduttaa tuohon taistelun
diskurssiin liittyvän poliitti-
sen antagonismin ja kumo-
uksellisuuden korvaten tämän
biologisesti ymmärretyn yh-
teiskunnan hygieenisellä suo-
jelemisella.

Konkreettisia valtasuhtei-
ta korostava 70-luvun Fou-
cault haluaa ylistää rotujen
taistelun diskurssia vastahis-
toriana suvereenin esitykseen
kiinnittyneille historiallisille
diskursseille. Benjaminilaisesti
Foucault muistuttaa histori-
asta voittajien historiana ja
historian asemasta seremoni-
sena suvereenin ylivallan juh-
lintana, sen oikeuttamisena
ja lisäämisenä. Foucault viit-
taa Dumezilin tutkimuksiin
indo-eurooppalaisen traditi-
on suvereenille antamista kak-
sista kasvoista, juridisista ja
maagisista.10 Yhtäältä ylivalta
lepää hyväntahtoisissa vel-
vollisuuksissa, sitoumuksissa,
laeissa, mutta toisaalta toi-
minnassa, maagisessa tehos-
sa ja jähmettävässä kauhis-
tuksessa tai lumouksessa. Kui-
tenkin kysymys on aina yli-
vallan asemasta järjestyksen
takuuna ja perustana, samaan
tapaan kuin Jupiter rooma-
laisena jumalana edustaa val-
lan runsautta ja perustaa. Tätä
jupiteriaanista, suvereenin
valtaa muistiinpalauttavaa,
kertaavaa ja vahvistavaa “roo-
malaista” historiaa vastaan
nousee keskiajan lopussa vas-
tahistoria, ei-roomalainen his-



3
2

6
T

&
E

 
4

/
9

8
 

 
�

 
 

E
S

I
T

T
E

L
Y

J
Ä

 
J

A
 

E
R

I
T

T
E

L
Y

J
Ä

toria, joka ei ole Rodun tai
Suvereenin historia vaan ro-
tujen taistelun historia. Vasta-
historialle suvereeni ei ole
loistava esitys ja perusta (kau-
pungin, kansan tai valtion)
ykseydelle vaan orjuuttami-
sen ja alistamisen tapa. Tämä
varjojen historia osoittaa va-
lon ja pimeyden jakamat su-
vereenin kahdet kasvot ja
muistuttaa loiston hylkäämästä
yhteiskuntaruumiin pimeästä
puolesta, jolle suvereenin laki,
oikeus ja velvollisuus on kui-
lu, väkivalta ja anastus. Yh-
den historia ei ole tois(t)en
historiaa, ja Hastingsin taiste-
lun jälkeen saksilaisten histo-
ria ei ole sama kuin valloitta-
jiksi nousseiden normannien
historia.

Asettuessaan suvereenin
historian ikuista jatkumoa vas-
taan vastahistoria käytti hy-
väkseen profeetallisia ja ku-
mouksellisia teemoja. Kuten
Benjaminilla, suvereenin dis-
kurssia ja sen poikkeustila-
tulkintaa vastaan asettuu mes-
sianistisen lupauksen sisältä-
vä katkoksellinen historia. Se
mikä suvereenille diskurssil-
le oli ikuinen oikeutetun val-
lan jatkumo oli vastahistorial-
le katkos, vallan anastus, alus-
sa olleen oikeudenmukaisuu-
den tuhoutuminen. Olemas-
sa olevan vallan oikeuttami-
sen sijaan vastahistoria viit-
tasi asioiden väkivaltaiseen
kääntymiseen ja alistettujen
paluuseen ja löysi parem-
minkin Jerusalemista kuin
Roomasta viitepisteensä. Fou-
cault etsii modernien ku-
mouksellisten diskurssien juu-
ret tästä taistelun diskurssista.
Jos suvereeni diskurssi yritti
rauhoittaa ja vakauttaa anne-
tun hierarkkisen järjestelmän
(keskiajalla indoeurooppalai-
sen pyramidimaisen kolmija-
on), niin vastahistoria esittää
jokaista järjestystä halkovan
binaarijaon, jaon alistettuihin

ja alistajiin, valloitettuihin ja
valloittajiin, sorrettuihin ja sor-
tajiin. Rotujen taistelun käyt-
tämä rodun käsite ei ole siten
mikään moderni biologinen
rotu, ei biologisesti stabiili
olio, vaan nimi historiallis-
poliittisen kuilun jakamalle
kahdelle ryhmälle, kahdelle
elementille, joilla on eri nä-
kemys instituutioista, oikeu-
desta, kielestä ja tavoista ja
joiden konfliktille ei löydy
kolmatta sovittavaa neutraa-
lia termiä.

Moderni rasismi korvaa tä-
män kahden vieraan ryhmän
antagonismin biologisesti mo-
nistisella rodun käsitteellä.
Valtio ei ole enää yhden ro-
dun ase toista vastaan vaan
yhtenäisyyden ja rotupuhtau-
den takaaja. Valtiollinen ja
biologinen monismi tukah-
duttaa rotujen taistelun anta-
gonismin. Foucault’lle moder-
ni valtiollinen rasismi oli ro-
tujen diskurssi ympärikään-
nettynä. Se ei enää toiminut
kumouksellisena vastahisto-
riana suvereenille vaan väli-
neenä yhtenäisen yhteiskun-
nan suvereniteetin säilyttämi-
sessä. Kyse ei vain ollut enää
juridis-maagisista vaan lääke-
tieteellis-normatiivisista väli-
neistä. Siirryttiin laista nor-
miin, oikeudesta biologiaan,
rotujen moninaisuudesta yh-
teen rotuun. Kansallisosialis-
mi tosin käytti hyväkseen val-
tiollis-teknologisesta puhtaus-
rasismistaan huolimatta myös
rotujen taistelun eskatologi-
sia, populistisia ja teatraalisia
elementtejä kun taas Neuvos-
toliitossa rotujen taistelusta
periytyvä luokkataistelun ku-
mouksellinen teema muutet-
tiin nopeasti järjestetyn yh-
teiskunnan hiljaiseksi poliisi-
hygieniaksi.

Foucault etsi rotujen tais-
telun teemasta erityistä histo-
riallis-poliittista diskurssia, jos-
sa historiaa analysoidaan so-

dan termeillä. Toisin kuin ju-
ridis-poliittinen diskurssi, tämä
ei kiinnittäisi huomiotaan su-
vereniteetin oikeuttamisen
ympärille kerääntyviin juridi-
siin fiktioihin ja esityksiin vaan
konkreettisiin historiallisiin
alistuksen ja valloituksen muo-
toihin. Sodan diskurssissa pu-
huva subjekti ei ole univer-
saalin totuuden puhemies,
lainsäätäjä-filosofi, vaan tais-
televa subjekti, jonka totuus
on aina taistelun näkökul-
man ja strategian tuotos. Tä-
män subjektin puhuma to-
tuus on ase, jonka tarkoitus
on tuoda voitto taistelussa.
Sodan diskurssi on vastakkai-
nen poliittis-juridiselle teori-
alle, sillä toisin kuin jälkim-
mäiselle, sille vallan juridi-
nen rakenne ja suvereeni yh-
teiskuntajärjestelmä ei ala het-
kellä, jolloin aseiden hohto
häviää. Laki ei merkitse so-
dan torjumista, se ei synny
luonnosta vaan todellisista
konflikteista, verilöylyistä, val-
loituksista ja voitoista, joilla
on omat päivämääränsä ja
kauhistuttavat sankarinsa. Yh-
teiskunnan läpi kulkee anta-
gonistinen binaarikoodi: on
aina kaksi ryhmää, kaksi ih-
misten kategoriaa, kaksi ar-
meijaa. Jokainen on jonkun
toisen vihollinen eikä neut-
raalia subjektia ole olemassa-
kaan. Tämä ei kuitenkaan
merkitse hobbesilaista kaik-
kien sotaa kaikkia vastaan;
Foucault esittää luennoissaan
oman strategisen Hobbes
-tulkintansa. Leviathan ei
edusta sodan diskurssia vaan
on esimerkki juuri sodan dis-
kurssin torjuvasta suvereni-
teetin juridis-poliittisesta tul-
kinnasta. Hobbes näyttää en-
sinäkemältä asettavan sodan
valtasuhteiden perustalle, mut-
ta Foucault’n mukaan sen si-
jaan, että Hobbes olisi sodan
ja valtasuhteiden teoreetik-
ko, tämä pikemminkin halusi



3
2

7
E

S
I

T
T

E
L

Y
J

Ä
 

J
A

 
E

R
I

T
T

E
L

Y
J

Ä
 

 
�

 
 

T
&

E
 

4
/

9
8

poistaa sodan historiallisena
todellisuutena, aivan kuin
Hobbes olisi halunnut pois-
taa koko sodan suverenitee-
tin alkuperästä. Hobbesin ku-
viteltu sota ei ole vahvan ja
heikon välinen sota, se ei
synny luonnollisista eroista
vaan niiden puutteesta eli
luonnollisesta tasa-arvoisuu-
desta. Voimien ero tekisi so-
dasta hyödytöntä, sillä se lop-
puisi vahvemman hallintaan.
Hobbes taas tarvitsee suve-
reenin esityksen lopettamaan
sotatilan, juuri koska sen tasa-
arvoisessa asetelmassa kukaan
ei kykene lopettamaan sotaa
asettamalla ylivaltaansa. Fou-
cault huomauttaa, kuten Leo
Strauss aikaisemmin, ettei
Hobbesin sotatila ole mikään
suora ja todellinen voimien
mittelys, jonka merkkeinä oli-
sivat veri, taistelut ja ruumiit.
Hobbesin sotatila on tietty
representaatioiden tila, jossa
niitä pelataan toisiaan vas-
taan. Vaikka Hobbes puhuu
sopimuksella perustettavan
valtion lisäksi myös valloi-
tuksella perustettavasta val-
tiosta, niin valloitus ei ole
hänelle todellinen suvereni-
teetin perusta. Edes tässä voit-
to ja alistaminen eivät perus-
ta valloittajan valtaa vaan pa-
remminkin kyky tunnistaa val-
loittaja poliittisena represen-
taationa, edustajana. Tunnis-
taminen ja halu valita elämä
ennemmin kuin kuolema on
Hobbesin suvereniteetin pe-
rustassa. Foucault’lle Hobbes
halusi poistaa valloituksen dis-
kurssin poliittisesta diskurs-
sista, ja Leviathanin näkymä-
tön vihollinen on juuri val-
loittaja.

Sopimusteoria esittää ku-
vitellun teorian valtion pe-
rustassa olevasta yksilöiden
tekemästä sopimuksesta, mut-
ta nietzscheläiselle Foucault’lle
konkreettisesti valtion perus-
tavat valloittajat. Kuten Carl

Schmitillä, jokaisen järjestyk-
sen alkuperässä on väkival-
tainen haltuunotto. Sodan dis-
kurssin mukaan valtion alku-
perässä ei ole sopimusta vaan
sota, ei filosofien kuvittelema
ideaali tai fiktiivinen kaik-
kien sota kaikkia vastaan vaan
todellinen historiallinen sota
ja siinä tapahtuneet konk-
reettisesti vaikuttaneet taiste-
lut. Clausewitzin lausuma “so-
ta on politiikan jatkamista
toisin keinoin” on itse asiassa
tämän sodan diskurssin nurin
kääntämistä, ja Foucault kään-
tää sen jälleen ympäri muo-
toon: politiikka on sodan jat-
kamista toisin keinoin. Vaikka
Foucault esittää sodan diskurs-
sin lähinnä vaihtoehtoisena
tapana analysoida historial-
lista olemistamme, näyttää hän
myös 70-luvulla affirmoivan
tämän strategisen sodan dis-
kurssin poliittisen toiminnan
periaatteena. Foucault’n vah-
va antagonismin affirmaatio
vaikuttaakin välillä lähes ym-
päri käännetyltä “saksalais-
roomalaiselta” Carl Schmittil-
tä – eli “ranskalais-anarkisti”
Georges Sorelilta. Foucault
tietenkin haluaa kritisoida po-
liittisen teorian käyttämiä abst-
raktioita ja osoittaa näiden
abstraktioiden materiaalisen
muodostumisen ja muistuttaa
sodan diskurssin kautta tais-
telun periaatteesta, jonka po-
liittinen teoria on pyrkinyt
aktiivisesti unohtamaan. Mut-
ta kuten Pasquale Pasquino
on huomauttanut,11 Foucault’n
valloituksen ja taistelun dis-
kursseista etsimä binaarira-
kenne löytyy myös Hobbesia
edeltäneestä politiikan teo-
riasta niin köyhien ja rikkai-
den konfliktista Aristoteleel-
la12 kuin ylhäisön ja rahvaan
vastakkainasettelusta Machia-
vellilla.13 Machiavelille juuri
institutionalisoitu konflikti loi
Rooman suuruuden. Tässä
suhteessa poliittinen teoria on

myös yrittänyt luoda mah-
dollisuuksia konfliktin kestä-
miselle. Ääriantagonistinen
diskurssi ei kykene itse asias-
sa elämään konfliktissa vaan
jää itse kiinni apokalyptisen
viimeisen taistelun teemaan.
Pasquino puolustaakin Hob-
besia siinä mielessä, ettei tämä
ainoastaan halunnut kieltää
sotaa vaan myös lopettaa jat-
kuvan sisällissodan ja ajatuk-
sen yhdestä lopullisesta tais-
telusta, joka lopettaisi kaikki
taistelut.

Tietenkin myös Foucault
kritisoi vankasti yleistetyn ja
yhden suuren taistelun tee-
maa ja esitti sen sijaan moni-
naisten ja paikallisten vasta-
rinnan pisteiden ja muotojen
strategian. Jos 60-luvun Fou-
cault’lla kieli törmää rajoil-
laan anonyymiin muminaan,
joka on samalla sen raja ja
ehto, niin samoin valta koh-
taa rajoillaan vastustuksen,
jonka hallinnointiin kaikki
valta perustuu. Foucault ni-
meää vastustuksen rahvaak-
si, ylijäämäksi, jakojäännök-
seksi, joka ei jousta hallinnan
tekniikoille. Machiavellilla
rahvaan ja ylhäisön antago-
nismi on juuri hallitsemisha-
lun (ylhäisö) ja hallinnan vas-
tustushalun (rahvas) välinen
taistelu. Foucault’lle rahvas
ei ole olio eikä yhtenäinen
ryhmä, jonka puolestapuhu-
jaksi intellektuelli voisi aset-
tua jonkinlaisena ryysyläis-
köyhälistön edustajana tai jon-
ka nimissä kumoukset voitai-
siin oikeuttaa, vaan aspekti,
laatu, keskipakoinen voima
valtasuhteille. Se on elementti,
joka on yhtä paljon työläisis-
sä kuin porvareissa, vastarin-
nan piste meissä kaikissa eli
se mikä meissä pakenee hal-
lintaamme ja jota yritämme
hallita.14 Jos hallinnollisuu-
den ongelma kysyy sitä mi-
ten meitä hallitaan, miten hal-
litsemme itseämme, on rah-



3
2

8
T

&
E

 
4

/
9

8
 

 
�

 
 

E
S

I
T

T
E

L
Y

J
Ä

 
J

A
 

E
R

I
T

T
E

L
Y

J
Ä

vaus elementti, joka vastus-
taa hallintaa, mutta samalla
vaatii hallintaa ja jonka hal-
linnoimiseksi hallinnan dis-
kurssit muodostuvat.

Rahvas on suvereenin hal-
linnan pimeät kasvot, jotka
näyttäytyvät erilaisissa muo-
doissa. Kansansuvereniteetil-
le se on kansan osa, joka ei
hallinnoidu ja siksi tarvitsee
hallintaa. Ranskan vallanku-
mous ei tuonut politiikan näyt-
tämölle vain tasa-arvoisten
kansalaisten järjestäytynyttä
yhteistahtoa vaan näyttämöä
likasi myös elementtien (kur-
jaliston, irtolaisten, prostituoi-
tujen jne.) läsnäolo, jotka kuu-
luivat kansakuntaan siihen
kuulumatta ja jolta yhteis-
kunnan oli suojeltava itseään.
Köyhälistön käsite oli yksi
tapa käsitteellistää rahvasta,
ja köyhyyden hallinnoinnista
muodostui keskeinen teema
moderneissa hallintodiskurs-
seissa. Köyhyyden käsitettä
tutkineet, kuten Gertrudd
Himmelfarb, ovat usein ko-
rostaneet käsitteessä tapah-
tunutta siirtymää moraalises-
ta taloudelliseen määrityk-
seen.15 “Foucault’laiset” taas
ovat tutkineet käsitettä osana
hallinnollistumista kuten Mit-
chell Dean tutkimuksessaan
köyhyyden asemasta liberaa-
leissa hallintostrategioissa.16

Dean on myös yksi kirjoitta-
jista Sakari Hännisen ja Jouko
Karjalaisen toimittamassa Bio-
vallan kysymyksiä -kokoel-
makirjassa, jonka artikkelit kä-
sittelevät juuri köyhyyden ja
sosiaalisten uhkien hallin-
nointia.

H A L L I N N O I N T I :
R A H VA A N  K E S Y T Y S

“Me elämme hallinnollistu-
misen aikaa.”

Kysymys biovallasta ja väes-
tön asema modernin hallin-

noinnin ensisijaisena kohtee-
na johti Foucault’n pohtimaan
hallinnollistumisen teemaa
vastakohtana vanhalle teolo-
gis-monarkkiselle herruuden
teemalle. Biovallan keskei-
nen periaate on kuoleman-
uhkaan perustuvan herruu-
den korvaaminen elämän tuot-
tavalla ja joustavalla hallin-
noinnilla, ja hallinnoimisen
teema korostui erityisesti ai-
kaisempaa valtion ja kunin-
kaan yliherruutta kritisoivissa
liberaaleissa diskursseissa. Mi-
ten hallita sopivasti hallitse-
matta liikaa? Itsen hallinnan
tutkiminen johti Foucault’n
selvittämään haluavan ihmi-
sen sukupuuta aina antiikin
Kreikasta lähtien, mutta Fou-
cault’lla säilyi myös vanha
halu palata kesken jäänee-
seen liberaalien hallintostra-
tegioiden tutkimiseen. Rans-
kassa on viime aikoina poh-
dittu ahkerasti keskiajan hal-
lintoa, klassista valtiojärjen
käsitettä ja moderneja yhteis-
kuntatieteiden ja hyvinvointi-
valtioiden hallinnollisia stra-
tegioita. Italiassa on innostut-
tu hallinnollistumisen teemas-
ta ja Englannissa foucault’lai-
nen näkökulma on usein yh-
distynyt vahvaan sosiaalihis-
torian traditioon.

Italian ja Englannin kes-
kusteluita seuranneen Hänni-
sen toimittama kirja sisältää-
kin italialaisen sosiologin Pro-
caccin lisäksi englantilaisen
keskustelun veteraanien teks-
tejä kuten Nikolas Rosen ja
Peter Millerin artikkelin. Mu-
kana on myös tieteenhisto-
rioitsijan ja filosofin Ian Hack-
ingin kevyempi ja myös se-
kavampi teksti lasten hyväk-
sikäytöstä. Hacking, joka on
kirjoittanut muun muassa kak-
si erinomaista kirjaa tilasto-
tieteiden historiasta,17 ei ole
ollut millään lailla foucault’lai-
nen, mutta oli yksi Foucault’n
teosten ensimmäinen johdat-

telija anglosaksisen kiinnos-
tuksen kohteeksi. Hacking
analysoi lasten hyväksikäy-
tön käsitteen muodostumista,
muuntumista ja siihen liitty-
viä ongelmia korostaen sitä
miten ihmisiä koskeva tieto,
luokittelut ja käsitteet, muo-
dostavat itsessään ihmisiä ja
muokkaavat heidän toimin-
taansa, joka taas muokkaa
luokituksia ja käsitteitä. Hack-
ing onkin korostanut luon-
nontieteiden ja ihmistieteiden
eroa. Vaikka luonnontieteet
tuottavat luontoa muokkaa-
vaa tietoa ja myös muuttavat
käsitystämme “luonnosta”, an-
karasti ottaen ne eivät muuta
itse “luonnon” käytöstä. Kivi
itsessään ei muuta käytöstään
ja olemustaan sen mukaan
minkälaista tietoa siitä tuote-
taan, mutta tiedon kohteena
olevien ihmisten laita on toi-
sin, ja suhde tiedon subjektin
ja objektin välillä on aina
kaksisuuntainen ja liikkuva.
Hauska historiallinen kurio-
siteetti on artikkelin mainit-
sema eläinsuojeluyhdistysten
rooli lapsiin kohdistuvan jul-
muuden esiintuomisessa. Ny-
kyäänhän vailla täysiä oikeuk-
sia olevat lapset ovat ottaneet
esille eläimiin kohdistuvan
julmuuden – moraalittomaksi
haukuttu nuoriso on heittä-
nyt eteemme ankaran moraa-
livaateen ja ajautunut huo-
lensa kanssa konfliktiin omis-
tusoikeuksiaan puolustavien
huolettomien aikuisten kans-
sa. Biovaltaan liittyvät teemat
artikkelissa ovat kuitenkin ky-
symykset medikalisoitumises-
ta ja siitä, miten lasten hyväk-
sikäytössä julmuuden teema
muuttui vanhempien sairau-
den teemaksi. Miten tapahtui
käsitteen medikalisoituminen
ja sen siirtyminen oikeusistu-
imien huolesta lääkäreiden
huoleksi?

Kysymys seksuaalisesta hy-
väksikäytöstä nostaa esiin on-



3
2

9
E

S
I

T
T

E
L

Y
J

Ä
 

J
A

 
E

R
I

T
T

E
L

Y
J

Ä
 

 
�

 
 

T
&

E
 

4
/

9
8

gelman lain ja seksuaalisuu-
den suhteesta. Foucault eh-
dottikin seksuaalisuuden va-
pauttamista lainsäädännöstä ja
esimerkiksi raiskauksien tuo-
mitsemista väkivallantekoina
eikä “seksuaalirikoksina”. Oi-
keuden psykiatrista medika-
lisoitumista Foucault taas kä-
sitteli Toronton Laki ja psyki-
atria -symposiumissa pide-
tyssä esitelmässä: “Vaaralli-
sen yksilön käsite 1800-luvun
oikeuspsykiatriassa”. Voitaisiin
puhua rikosoikeuden dosto-
jevskilaisesta käänteestä, jos-
sa “rikos ja rangaistus” -dis-
kurssissa keskeiseksi mielen-
kiinnon kohteeksi nousee
teon sijaan tekijän olemus,
Raskolnikovin psykologia. Ky-
se on siirtymästä aktuaalises-
ta teosta yksilössä asustavaan
mahdolliseen vaaraan, syylli-
sen sovittavasta rangaistuk-
sesta yhteiskunnan absoluut-
tiseen suojelemiseen. Rikok-
sesta siirrytään rikoksen mah-
dollisuuteen, rikollisen kurin-
alaistamiseen ja tähän sisälty-
vän riskitekijän kontrollointiin.
Foucault’lle vaarana on, että
lopulta laki puuttuu yksilöi-
hin puhtaasti sen pohjalta
minkälaisia he ovat, ennen
mitään tekoja.

Sakari Hänninen käsitte-
lee kyseisen artikkelin poh-
jalta oikeudenkäytön muu-
tosta biovallassa, siirtymää
kosmista järjestystä vastaan
suunnatuista teoista (paraati-
esimerkkeinä majesteettirikos
ja isänmurha) ja tämän järjes-
tyksen palauttavasta rituaali-
sesta rangaistuksesta yhteis-
kuntaa kohtaan kohdistuvan
vaaran eliminointiin. Vaaralli-
sen yksilöön liittyy tunnusta-
misen kautta toimivan tun-
nistamisen teema. Kysymyk-
seen “kuka olette?” ei riitä
vastaukseksi pelkkä tunnus-
tus “olen rikoksen tekijä”,
sillä tuomitessaan tekijän sen
mukaan minkälainen tämä on

ihmisenä ja mahdollisena ku-
rinpitokoneiston kohteena
vaaditaan tästä itsestään tuo-
tettua puhetta. Hänninen yh-
distää tunnistamisen ja tämän
kautta muodostuvan identi-
teetin kysymyksen yleisesti
Foucault’n kysymykseen sii-
tä, keitä me olemme ja miten
jäsennämme identiteettiämme
ulkoistamalla joitakin muita
ihmisiä. Hänninen viittaa myös
oikeussaleissa tuotetun pu-
heen taustalla olevan hiljai-
suuden kuuntelemiseen nor-
malisoivan puheen peittämi-
en mahdollisten riitojen ja
kamppailujen esiin nostami-
sena ja huomauttaa Foucault’n
kiinnostuksesta plebeiji- ja
pilkkaväestöä kohtaan. Ku-
ten edellä todettiin, Foucault’lle
rahvaan käsite on juuri paik-
ka artikuloimattomalle vasta-
rinnalle, nimi sille hiljaisuu-
delle, joka on hallinnan pu-
heen lähde ja raja.

Köyhyyden hallinnoinnin
diskurssi oli yksi tapa tuottaa
puhetta tuosta hiljaisuudesta
ja antaa rahvaalle hallittavat
kasvot. Giovanna Procacci
esittää sosiologian synnyn
köyhyyden hallinnoinnin yh-
teydessä ja käsittelee yhteis-
kuntatieteitä tapana hallita
yhteiskunnallisia voimia ja ta-
pahtumia. Jacques Donzelot
analysoi sosiaalisen alueen
syntyä hallinnon alueena kuu-
luisassa teoksessaan Perhei-
den hallinnoinnista, ja myös
Procacci etsii niitä historialli-
sia tapahtumia ja ehtoja, jotka
tekivät yhteiskunnallisen nä-
kemyksen mahdolliseksi. Mi-
ten muotoutui prosessi, jota
Comte kutsui “yhteiskunnal-
lisen näkökulman yleispäte-
väksi henkiseksi voimaksi”?
Proccacilla yhteiskuntatiede
asettuu valtion ja talouden
konfliktin välimaastoon, ja sen
syntymiseksi oli oltava on-
gelmien joukko ja käytäntö-
jen kenttä, joita vaihtoehtoi-

set oikeudelliset ja taloudelli-
set lähestymistavat eivät pys-
tyneet käsittelemään. Yhteis-
kuntatieteet kehittivät alusta
asti tekniikoita, jotka sijoit-
tuivat suvereenin yksilön
oikeuksien ja taloudellisten
toimijoiden etujen välimaas-
toon. Ne pyrkivät rakenta-
maan tieteellisiä ratkaisuja
poliittisiin ongelmiin, joiden
edessä oikeus ja talous olivat
voimattomia. Yksi näistä oli
köyhyys, ja yhteiskuntatietei-
den muotoutuminen liittyi lä-
heisesti vaurastuvan yhteis-
kunnan uuteen käsitykseen
köyhyyden hallinnan keinois-
ta.

Köyhiät olivat Ranskan val-
lankumouksen jälkeen on-
gelma. Ancien regimessä hei-
dän tilallaan olivat vailla oi-
keuksia olevat ja holhouksen
alle tuomitut kerjäläiset. Mut-
ta vanhoja etuoikeuksia vas-
taan hyökännyt vallankumo-
us oli tehnyt kaikista
luonnonoikeudellisesti tasa-
arvoisia. Myös köyhät olivat
kansalaisia, ja kuitenkin he
tekivät epätasa-arvoisuuden
näkyväksi. He olivat rikka-
ruoho puhtaan tasa-ar-
voisuuden pelikentällä.  Hei-
dän täytyi kuulua oikeuden
alueeseen, mutta samalla sii-
hen kuuluvina luopua köy-
hyydestä. Miten eliminoida
köyhyys ja liittää köyhät yh-
teiskuntaan? Yksi vastaus oli
työ, ja Procacci tarkastelee
etenkin vuoden 1848 vallan-
kumousta ja siinä esitettyä
vaatimusta työhön. Työn tuli
toimia poliittisena ja oikeu-
dellisena ratkaisuna alempien
luokkien köyhyysongelmaan.
Vaatimus esitettiin oikeuden
nimissä, vaikkei puhtaasti oi-
keudellinen diskurssi voinut
sitä ratkaista. Positiivista oi-
keutta ei voitu liittää luon-
nollisiin oikeuksiin, ja val-
tion rooli positiivisten oike-
uksien turvaajana olisi taas



3
3

0
T

&
E

 
4

/
9

8
 

 
�

 
 

E
S

I
T

T
E

L
Y

J
Ä

 
J

A
 

E
R

I
T

T
E

L
Y

J
Ä

tehnyt siitä taloudellisen toi-
mijan, jota taloudellinen libe-
ralismi vastusti. Filantropiaa
ratkaisuna korostava sosiaali-
talouden diskurssi syntyi ha-
lusta välttää sekä talouden
tekemistä syylliseksi köyhyy-
teen että valtion muodostu-
mista taloudelliseksi toimijaksi
vaatimuksissa valtion takaa-
masta oikeudesta työhön.
Filantropiasta tuli tapa erot-
taa köyhyysongelma työstä ja
taloudesta, erottaa taloudelli-
nen vapaus (yksilön etu) vel-
jeydestä (yleinen etu) ja teh-
dä köyhyydestä yhteiskunnal-
linen ongelma sekä yleisen
moraalisen huolen ja avus-
tuksen kohde.

Sosiaalitalous teki kuiten-
kin köyhyydestä puhtaasti po-
liittisen kysymyksen ja uhka-
si myös politisoida talouden.
Sosiaalitalouden kriitikoille ta-
loudellista tuotantoa ohjasi-
vat vakaat lait ja köyhyys oli
näiden muuttumattomien la-
kien seuraus, sitä ei voitu
täysin poistaa. Sen sijaan mo-
raalista köyhyyttä, kansalai-
sissa piilevää laiskuutta, tuh-
laavaisuutta ja vastuuttomuutta
voitaisiin hoitaa tuottamalla
parempia välineitä yksilöiden
yhteiskuntaan sopeuttamisek-
si. Sosiaalisen vastuun puute
synnytti sosiaalista köyhyyttä
ja tätä hoitamaan voitaisiin
suunnata sosiaalitekniikoita.
Sosiologia tarjosi juuri juridi-
sen oikeuden ja taloudellisen
edun käsitteen antagonismin
ylittäväksi kolmanneksi ter-
miksi sosiaalisen velvollisuu-
den käsitteen, jonka tuli vah-
vistaa yhteiskunnan ytimeksi
asetettua sosiaalista sidosta
(lien social). Oikeudellisen
tasa-arvon ja taloudellisen va-
pauden lisäksi hallinnoinin
kohteeksi tuli vallankumouk-
sen kolmas termi: veljeys ja
solidaarisuus. Syntyi sosiaali-
sen vaiston loputon kasva-
tuskenttä, jonka piti taata maal-

listuneen yhteiskunnan yhte-
näisyyden side ja siirtymä oi-
keuksien demokratiasta vel-
vollisuuksien demokratiaan.

Procaccin analysoidessa
yhteiskuntatieteiden syntyä
köyhyyden ongelman tieteel-
lisenä ratkaisuna, Mitchell
Dean tekee vuorostaan suku-
selvitystä köyhyyden asemasta
liberalistisen hallinnon suku-
puussa. Dean korostaa, ettei
liberalistista hallinnoinnin ta-
paa tule sekoittaa liberalis-
miin tai liberalistiseen val-
tioon, vaan se viittaa hallitse-
misen (governance) tapaan,
joka suhtautuu kriittisesti ai-
kaisempaan paternalistiseen
ja pappisvaltaiseen herruu-
teen (rule) ja yrittää asettaa
tälle vallalle pidäkkeitä vetoa-
malla henkilökohtaiseen tai
yksityiseen elämänpiiriin. Ky-
se on joukosta institutionaali-
sia ja hallinnollisia käytäntö-
jä, joilla pyritään koordinoi-
maan valtion, hyväntekeväi-
syyden, perheiden ja talou-
den eri toimintapiirejä tiet-
tyjen käyttäytymismuotojen
edistämiseksi. Paradoksaali-
sesti sitä luonnehtiikin kyky
laajentaa määräysvaltaa aset-
tamalla rajoja valtion toimin-
nalle ja jakamalla vastuuta
ihmisten elannosta yksittäis-
ten toimijoiden, valtion ja
muiden instituutioiden kes-
ken. Deanin mukaan libera-
listisen hallinnointitavan muo-
dostuessa syntyi uusi hallin-
non ja tietämyksen kohde,
köyhyys erotettuna köyhistä
(tai paremminkin kerjäläisis-
tä, irtolaisista jne.). Dean ver-
tailee vanhaa valtiomerkanti-
listista poliisijärjestyksen köy-
hien hallintaa uusiin libera-
listisiin köyhyyden hallinnoin-
nin taktiikoihin. Poliisijärjes-
tykselle ensisijainen kysymys
oli: “Mikä on kansakunnan
köyhien lukumäärä ja mistä
se muodostuu?” Ongelma esi-
tettiin kansallisen merkanti-

lismin diskurssille alisteise-
na, jossa kysymys oli väkirik-
kauden merkityksestä kansa-
kunnan varallisuuden ja suu-
ruuden takeena sekä irto-
laisuuden ja kerjäläisten
asemasta yleistä järjestystä häi-
ritsevinä elementteinä. Käy-
tännöllinen tiedon muoto la-
jitteli köyhät liittäen määritte-
lyihin toimenpidesuosituksen.
Työtä tekeville (teollisuusköy-
hälistö) oli annettava töitä,
työtä tekemättömät (joutilaat
köyhät) oli pakotettava töi-
hin ja työhön kykenemättö-
mille oli annettava leipää ja
avustuksia. Moderni köyhyy-
den käsitys taas liittyy siirty-
mään, jossa Malthusin ja Ri-
cardon kautta perustavasta
niukkuudesta ja puutteesta
tuli luonnon keskeinen omi-
naisuus ja taloudellisen toi-
minnan perusta. Tämän niuk-
kuuden ulottaminen inhimil-
liseen yhteisöön sai nimen
köyhyys. Köyhyys (niukkuus)
nousee koko taloudellisen dis-
kurssin keskiöön, köyhyydes-
tä tulee erityinen ihmisten
olemisen tapa, joka johtuu
ihmisen yleisestä olemisesta
väestön, ravinnon ja pääoman
biotalouden alaisena. Köyhyy-
destä tulee itse asiassa välttä-
mätön tekijä ihmisen olemas-
saolossa. Samalla köyhyyden
käsite irtoaa staattisesta köy-
hien luokittelujärjestelmästä ja
luo yksityiskohtaisemman ja
joustavamman luokittelujärjes-
telmän. Jos köyhyys on luon-
non niukkuuden auttamaton
laki ja jos bioekonominen
välttämättömyys toteutuu, kun
subjektin ainoa omaisuus työ-
voima vaihdetaan elämän pe-
rusedellytyksiin, niin sen yh-
teiskunnalliset kasvot, pau-
perismi (“köyhäläisyys”) oli
tämän lain rikkomista. Hal-
linnollinen rationalismi koh-
distui juuri pauperismiin, köy-
hyyden sosiaaliseen ilmene-
mismuotoon, työn mahdol-



3
3

1
E

S
I

T
T

E
L

Y
J

Ä
 

J
A

 
E

R
I

T
T

E
L

Y
J

Ä
 

 
�

 
 

T
&

E
 

4
/

9
8

listaman omavastuun vääris-
tymään, joka ei ollut työn
(joka itsessään perustuu luon-
non niukkuteen, köyhyyteen)
vastakohta vaan itsenäisen työ-
läisen toteuttaman elämänta-
van vastakohta. Bentham pyrki
luokittelemaan tarkasti tämän
historiallista dynamiikkaa uh-
kaavan, koko tuottavan elä-
män ulkopuolelle jäävän ai-
neksen. Benthamin hallinnol-
linen mielikuvitus rakensi mitä
kattavimpia kartoituksia köy-
hyyden, tuon kaikkialta aina
ihmiskuntaa uhkaavan teki-
jän hallinnoimiseksi pystyen
kuitenkin sovittamaan nämä
totaaliset ohjelmansa samalla
liberalistisen taloustieteen va-
pauden periaatteisiin. Bentha-
min hallinnolliset utopiat ja
Malthusin abolitionismi, to-
taalinen hallinto ja antihallin-
to, biopoliittinen unelma ja
bioekonominen välttämättö-
myys ovat Deanille liberalis-
tisen köyhyyden hallinnon
kaksi perusulottuvuuta, joi-
den välillä erilaiset konkreet-
tiset hallinnan tekniikat muo-
dostuivat. Liberalistisessa köy-
hyyden hallinnoinnissa polii-
sijärjestyksen patriarkaalisen
valtiotalouden mallin tilalle
tuli juridisesti spesifioitu yk-
sityisyys, joka rakentui mo-
raalin ja talouden kaksoisak-
selin ympärille. Moraali on
kuitenkin alistettu talouden
akselille ja työnnetty koko-
naan henkilökohtaisen alu-
eelle. Deanin mukaan tärkeä
poliittinen kysymys ei niin-
kään koske sitä, kuinka hy-
vinvointirakenne saadaan vas-
taamaan paremmin tiettyjä
eettisiä periaatteita, vaan mei-
dän tulisi kyseenalaistaa se
rationaalisuus, joka tekee jat-
kuvasti köyhyydestä välttä-
mättömän osan elämänmuo-
toamme.

Myös Miller ja Rose halua-
vat muistuttaa, ettei meidän
tulisi hyväksyä köyhyyttä yk-

sioikoisena ja väistämättömä-
nä tosiasiana, vaan riippu-
matta siitä, mitä kärsimyksen
raaka todellisuus ikinä pitää-
kin sisällään, hallinnan koh-
teena köyhyys on elimellises-
ti sidoksissa tiedon, laskel-
moinnin ja hallinnan muotoi-
hin. Miller ja Rose käsittele-
vät kahta ajankohtaisempaa
köyhyyden hallinnan muo-
toa, hyvinvointijärjestelmää ja
sen kritiikkinä syntynyttä uus-
liberalistista hallintorationaa-
lisuutta lähinnä englantilai-
sessa kontekstissa.

Hyvinvointijärjestelmän hal-
lintateknologian uutuus pe-
rustui sen pyrkimykseen kyt-
keä valtiokoneiston rahalliset
ja byrokraattiset voimavarat
yhteiskuntaelämän liberaalis-
demokraattiseen hallintaan.
Hyvinvointijärjestelmä on hal-
lintorationaalisuutta, joka jär-
jestäytyy yhteiskunnallisen ris-
kin ja vastuun vastavuoroi-
suuden käsitteiden ympärille
pyrkien yhdistämään jatku-
vasti ennaltaehkäisevää ja vas-
tavuoroista ulottuvuutta. So-
siaalivakuutus ja sosiaalityö
ovat Englannissa olleet sen
kaksi pääasiallista teknologi-
aa. Sosiaalivakuutus luo sopi-
muksellisen suhteen kansa-
laisen ja julkisen vallan välil-
le ja sosiaalityö asettaa erään-
laisen valvomissuhteen asian-
tuntijan ja sellaisen yksilön
tai perheen välille, joka ei
kykene lunastamaan “yhteis-
kuntasopimuksen” velvoittei-
ta. Taustalla toimii vastuullis-
tamisen etiikka. Valtio ottaa
vastuun kansalaisen tuntemas-
ta turvattomuudesta sairau-
den, saastaisuuden, tietämät-
tömyyden ja puutteen ongel-
mien edessä ja palkkaa asian-
tuntijoita hoitamaan näitä on-
gelmia. Vastikkeeksi kansa-
lainen kunnioittaa velvolli-
suuksia olla säästäväinen, yrit-
teliäs ja vastuullinen. Tämä
vastavuoroinen sosiaalinen

vastuu yhdistyy yhteiskunta-
suunnitteluun, jossa suunni-
tellun tuotannon, asumisen,
koulutuksen ja terveyden-
huollon tulisi nostaa kansa-
lainen poliittisten oikeuksien
subjektista lopulta sosiaalisil-
la oikeuksilla varustetuksi vas-
tuulliseksi yhteiskunnan
jäseneksi.

Jos liberalistinen hallinto-
rationaliteetti syntyi absoluut-
tisen valtion herruuden kri-
tiikkinä, niin uusliberalisti-
nen diskurssi on muodostu-
nut hyvinvointivaltion kritiik-
kinä. Näin se on voinut hyö-
dyntää myös sellaisten ryh-
mien hyvinvointivaltiokritiik-
kiä, jotka eivät välttämättä
allekirjoittaisi uusliberalistis-
ta ohjelmaa (kuten kriittisen
sosiologian, feminismin ja va-
paan kansalaistoiminnan liik-
keet). Keskeistä on hyvin-
vointivaltioon sisältyvän pro-
fessionalismin kritiikki sekä
väite hyvinvointivaltion tuot-
tamasta riippuvuussuhteesta.
Uusliberalistinen hallintoratio-
naliteetti pyrkii riippumatto-
mien kansalaisten tuottami-
seen. Se nostaa yrittäjyyden
korkeimpaan asemaan ja sen
eettiset painotukset eivät liity
niinkään suunniteltuun hy-
vään yhteiskuntaan vaan yrit-
täjyyteen liittyvään taloudel-
liseen lupaukseen. Yksilöistä
on tultava oman itsensä yrit-
täjiä, ja tämä autonomisointi
on sekä yksilöille että hallin-
non yksiköille suunnattu eet-
tinen ja taloudellinen ohje.
Uusliberalismi haluaa yksi-
tyistää turvan käsitteen, joka
jokaisen kansalaisen on han-
kittava itselleen yksityisten
vakuutusten, terveyspalvelu-
jen tai asuntotuotannon kaut-
ta. Näissä turvan hankinta
voidaan liittää markkinakil-
pailun kurin takaamaan talo-
udelliseen tehokkuuteen.

Uusliberalismi ei hylkää
valtiota kokonaan vaan jättää



3
3

2
T

&
E

 
4

/
9

8
 

 
�

 
 

E
S

I
T

T
E

L
Y

J
Ä

 
J

A
 

E
R

I
T

T
E

L
Y

J
Ä

tälle tärkeän roolin kansa-
kunnan etujen puolustajana
ja sellaisen oikeusjärjestyk-
sen ylläpitäjänä, joka mah-
dollistaa taloudellisten ja so-
siaalisten suhteiden toimivuu-
den sekä yleisen turvallisuu-
den takaamisen. Samoin uus-
liberalismi ei ole esittänyt vain
kaikkien hyvinvointijärjeste-
lyjen poistamista vaan on tar-
jonnut uutta, tehokkaampaa
sosiaalisen alueen hallinnoin-
titapaa. Tässä hyvinvointijär-
jestelyn puutteet, kuten niu-
kat voimavarat, käännetään-
kin tulokselliseksi ihanteeksi.
Niukkuus itsessään käänne-
tään tehokkaammaksi toimin-
naksi ja uudeksi elinvoimak-
si. Hyvinvointivaltion “suve-
reenien” asiantuntijoiden val-
ta on alistettava taloudellisel-
le järkiperäistämiselle ja kont-
rollille. Heistä on tehtävä
palveluammattilaisia. Juuri it-
senäisen budjetoinnin kautta
asiantuntijat saadaan toisaalta
yleiseen valvontaan sekä myös
toimimaan yhä enemmän it-
senäisinä taloudellisesti vas-
tuullisina rationaalisina toi-
mijoina. Lääkäreistä ja opet-
tajista tehdään kustannus-
hyötykalkyyliä jatkuvasti so-
veltavia toimijoita. Samoin yk-
silöiden elämänhallintaan on
taattava eräänlainen jatkuva
budjetointi sekä oman elä-
mänsä hallinta. “Budjetoi tai
näe nälkää” on uusliberalis-
min vastaus myös köyhyyden
ongelmaan. Uusliberalismi ei
suinkaan ole hylännyt vas-
tuuntuntoisuuden ja yhteis-
kunnallisen järjestyksen tee-
maa. Ennemmin se uskoo,
että kansalaisista on tullut vas-
tuuntuntoisia ja että he kan-
nattavat yhteiskunnalisia ar-
voja henkilökohtaisten pyrki-
mystensä ja onnellisuutensa
takia eivätkä velvollisuudesta
tai pakosta. Köyhyys ja muut
kuvaan sopimattomat yhteis-
kunnalliset ongelmat voidaan

hajottaa ihmisten luonteissa
piileviksi vaikeuksiksi, joiden
suhteen aineellisten voima-
varojen puute näyttäytyy tois-
sijaisena. Kodittomuus, alko-
holismi, saamattomuus, huu-
meongelmat jne. määritellään
marginaaliongelmiksi, jotka
ovat kyllä yhteiskunnassa,
mutta eivät synny yhteiskun-
nasta vaan kertovat maail-
masta, jolta puuttuu vastuul-
lisuuden ja itsensä kehittämi-
sen hanke. Köyhiin on siten
juurrutettava se eettinen ja
kalkyloiva suhde omaan elä-
mänsä, joka saisi heidät eh-
käisemään köyhyyttään. Uu-
den rationalisuuden toiminta
perustuu eettiseen ihantee-
seen yritteliäästä, laskelmoi-
vasta ja omaa etuaan maksi-
moivasta yksilöstä. Itse asias-
sa tässä suhteessa uuslibera-
lismi on puhdasta oman elä-
män politiikkaa. Oman elä-
män hallinta pyritään juurrut-
tamaan sisäistetyksi (taloudel-
lisen kalkyylin) herruudeksi.
Tässä suhteessa Foucault’n ky-
symys itsehallinnasta ja sen
erilaisista historiallisista muo-
dostumista osoittautuu jälleen
hedelmälliseksi tavaksi ana-
lysoida moderneja hallinnon
strategioita, joissa juuri sub-
jektien itsehallinnan teknii-
koiden osuus on keskeinen.

Foucault’n vaikutuksesta
lukuisilla eri aloilla lupaa to-
distaa myös Clare O’Farralin
toimittama valtava Foucault.
The Legacy -teos, joka koko-
aa Australiassa vuonna 1994
Surffaajien paratiisi -lomakes-
kuksessa nautintojen käyttöä
opetelleiden tutkijoiden kon-
ferenssipapereita. Teoksen si-
sällysluettelo jakautuu epäi-
lyttävän lukuisten teemojen
alle: taide, arkkitehtuuri, filo-
sofia, lääketiede, terveys, fe-
minismi, psykoanalyysi, hal-
linto-oppi, kasvatus, ympä-
ristö, julkissuhteet ja niin edel-
leen. Taiteen ja filosofian alta

löytyy myös kaksi suomalais-
ta akateemista lainelautaili-
jaa: Mika Ojakankaan artik-
keli “The Ethics of singularity
in an Era of Complete Nihi-
lism” ja Thomas Wallgrenin
“Art, Politics and the History
of Change”. Kirja loppuu hie-
man kyynisen omituiseen
O’Farrelin artikkeliin Fou-
cault’n markkinoinnista! Tai
ollaksemme reilumpia O’Far-
relille, hänen kysymyksiään
ovat: mikä on intellektuaali-
sen tiedon ja sen markki-
noinnin suhde, tai mitä ta-
pahtuu kun tekijästä tulee
tuotemerkki? Tuotemerkissä
tekijän käsitteen ongelmat
nousevat uudelleen esiin. On-
ko kukaan kiinnostunut tuo-
temerkin sisällöstä vai riittä-
vätkö pelkät “oikeat” nimi-
laput?

Mutta mikä oli tuotemerk-
ki Foucault’n perintö, ei aina-
kaan yksi suuri oppi vaan
kenties ainoastaan mahdolli-
suus äärettömälle diskurssil-
le, loputtomille kysymyksille
ilman institutionalisoitua al-
kua tai loppua. Kenties Sa-
muel Beckettin sanoilla il-
maistu kehotus, jonka kautta
Foucault mietti suhdettaan
Jean Hippolyteen asettues-
saan tämän paikalle College
de Francessa:

“Sinun täytyy edetä, en voi
edetä, tulen etenemään, si-
nun täytyy sanoa sanoja niin
kauan kuin niitä on, kunnes
ne löytävät minut, kunnes ne
sanovat minut, outo kipu,
outo synti, sinun täytyy ede-
tä, kenties se on jo tehty,
kenties minut on jo sanottu,
kenties he ovat kantaneet mi-
nut tarinani kynnykselle, oven
eteen, joka avautuu tarinaa-
ni, se yllättäisi minut, jos se
aukenee.”

Markku Koivusalo



3
3

3
E

S
I

T
T

E
L

Y
J

Ä
 

J
A

 
E

R
I

T
T

E
L

Y
J

Ä
 

 
�

 
 

T
&

E
 

4
/

9
8

v i i t t e e t

1. Ks. Foucault, Michel, “Qu’est-
ce qu’un auteur”. Teoksessa
Foucault: Dits et Ecrits 1. Gal-
limard 1994.

2. Heidegger korosti äärellisyy-
den perustavaa ja positiivista
roolia Kantin pyrkimyksessä
asettaa ontologian perusta
Puhtaan järjen kritiikissä. Sa-
moin Heidegger pyrki irrot-
tamaan äärellisyyden kysy-
myksen antropologiasta. “Alku-
peräisempää kuin ihminen on
äärellisyys hänessä [...], jos ih-
minen on ihminen ainoastaan
Daseinin hänessä olemisen
perustalta, silloin periaattees-
sa kysymys siitä, mikä on ih-
mistä alkuperäisempää, ei voi
olla antropologinen. Kaikki
antropologia, jopa filosofinen,
on aina jo olettanut ihmisen
olevan ihminen.” Heidegger:
Kant and the Problem of
Metaphysics. Indiana Univer-
sity Press 1990, s. 156.

3. Michel Haar opettaa filosofiaa
ja estetiikkaa Pariisin yliopisto
XII:ssa ja on kirjoittanut feno-
menologiasta sekä erityisesti
Heideggerista ja Nietzschestä
mm. Heidegger et l’essence de
l’homme. Millon 1990; Nietz-
sche et la métaphysique. Gal-
limard 1993. Dreyfus, joka on
kirjoittanut Heideggerista, on
toinen tekijä kenties eniten
luetussa Foucault-kommen-
taarissa Michel Foucault:
Beyond Structualism and
Hermeneutics. Chigaco Uni-
versity Press 1980.

4. “Ainoastaan näin [tämän a
priorin paljastamisen kautta]
voi olla a priori tiedettä, joka
ylittää kaikki historialliset fak-
tisiteetit. Ainoastaan tälle fun-
damentille perustuu tutkimuk-
sen varmistettu kyky palata ta-
kaisin ajallisesti tyhjentyvistä
itsestäänselvyyksistä alkupe-
räisiin itsestäänselvyyksiin.”
Husserl, Edmund: Origin of
geometry. Teoksessa The Crisis
of European Sciences. North-
western University Press 1970,
s. 377.

5. Husserlille jokainen faktuaali-
nen historia joutuu olettamaan
historiallisuuden a priori uni-

versaaliuden:  “Jokainen (pel-
kästään) faktoihin kiinnittyvä
historia jää käsittämättömäksi,
koska vetäessään johtopäätök-
sensä pelkästään naiivisti ja
yksinkertaisesti faktoista, se ei
koskaan tematisoi sitä yleistä
merkityksen perustaa, jolla
kaikki tällaiset johtopätökset
lepäävät. Se ei ole koskaan
tutkinut sille ominaista suun-
natonta rakenteellista a prioria.
Ainoastaan paljastamalla ole-
muksellisesti yleisen raken-
teen, joka lepää nykyisyydes-
sämme ja siten jokaisessa men-
neessä tai tulevassa historialli-
sessa nykyisyydessä sellaise-
naan, ja totaalisuudessaan, ai-
noastaan paljastamalla konk-
reettisen, historiallisen ajan,
jossa me elämme, jossa mei-
dän koko ihmiskuntamme elää
suhteessa sen totaaliseen ja
olemukselliseen rakenteeseen
– ainoastaan tämä paljastami-
nen voi mahdollistaa historial-
lisen tutkimuksen, joka on to-
della ymmärtävää, näkemyk-
sellistä ja aidosti tieteellistä.
Tämä on konkreettinen, histo-
riallinen a priori, joka sisältää
kaiken, mikä on olemassa his-
toriallisena tulemisena ja tul-
tuaan tai olleessaan olemassa
olemuksellisesti traditiona ja
perintönä.” Husserl, emt., s.
371.

6. Foucault, Michel: The Archaeo-
logy of Knowledge. Tavistock
1972, s. 127.

7. “Mikään ei siten voisi olla
herttaisempaa, tai epätarkem-
paa, kuin käsittää tämä histori-
allinen a priori formaaliksi a
prioriksi, joka on myös varus-
tettu historialla: suuri, liikku-
maton, tyhjä hahmo, joka erää-
nä päivänä tunkeutui ajan pin-
nalle ja harjoitti ihmisten ajat-
telun yli tyranniaa, jolta yksi-
kään ei voinut paeta ja joka
sitten yhtäkkiä katosi täysin
odottomattomasti, täysin odot-
tamattoman pimennyksen lail-
la: transsendentaalin rytmitys,
jaksottaisten muotojen leikki.”
Foucault, emt., s. 128.

8. Foucault, Michel: “Les prob-
lèmes de la culture.” Dits et
écrits II. Gallimard, s. 373.

9. Vuoden 1975–76 luennot ovat
ilmestyneet aikaisemmin myös

Italiaksi: Difendere la societá.
Ponte alle Grazie, 1990.

10. Ks. Dumézil Georges: Mitra–
Varuna. An Essay on two
Indo-European Re-
presentations of Sovereignty.
Zone Books 1988: “Toiseen
(Varuna jne.) kuuluu se mikä
on inspiroitunutta, ennakoi-
matonta, raivokasta, pikaista,
maagista, kauheaa, pimeää,
vaativaa, totalitaarista, inuior,
jne.; kun taas toiseen (Mitra
jne.) kuuluu se mikä on sään-
nöllistettyä, eksaktia, majes-
teetillista, hidasta, oikeudel-
lista, hyväntahtoista, valoisaa,
liberaalia, jakavaa, senior jne.”
(S. 177.)

11. Pasquino, Pasquale: “Political
theory of war and peace”.
Economy and Society 1/1993.

12. “Samat henkilöt voisivat siis
olla sotilaita, maanviljelijöitä ja
käsityöläisiä ja jopa neuvos-
ton jäseniä ja tuomareita. [...]
Saman on kuitenkin mahdo-
tonta olla köyhä ja rikas. Siksi
juuri rikkaat ja köyhät näyttä-
vät olevan valtion tärkeimmät
osat. Koska rikkaita on useim-
miten vähän ja köyhiä paljon,
valtion osista juuri nämä vai-
kuttavat vastakohtaisilta.
Valtiomuodotkin on muodos-
tettu jommankumman ylival-
lan mukaisiksi.” Aristoteles: Po-
litiikka IV, 1291b.

13. “Kaikissa kaupungeissa on
näet kaksi puoluetta, jotka joh-
tuvat siitä, että rahvas ei tahdo
olla ylhäisön komennon ja sor-
ron alaisena, ja ylhäiset taas
puolestaan tahtovat vallita ja
sortaa rahvasta.” Machiavelli:
Ruhtinas 1993, s. 60.

14. Rahvaasta Foucault’lla ks. myös
Ojakangas: “Suvereeni ja Rah-
vas. Carl Schmitt kohtaa Michel
Foucault’n”. Teoksessa Politiik-
ka pois paikoiltaan.  Sakari
Hännisen 50-vuotisjuhlakirja.
Jyväskylän yliopiston valtio-
opin laitoksen julkaisuja, 1998.

15. Himmelfarb, G.: The Idea of
Poverty: England in the Early
Industrial Age. Alfred a Knopf
1984.

16. Dean, Mitchell: The Constitu-
tion of Powerty. London. 1991.

17. The Emergence of probability.
Cambridge University Press
1975; The Taming of the


