TRE 4/98 » ESITTELYJA JA ERITTELYJA 322@
v

SUKUTUTKIJAN JAAMISTO

MICHEL FOUCAULT: Il faut
défendre la société. Galli-
mard 1997

BEATRICE HAN: [ ’ontologie
manquée de Michel Foucault.
Millon 1998

HANNINEN & KARJALAINEN
(toim.): Biovallan kysymyk-
sid. Gaudeamus 1997

CLARE O’FARRELL (toim.):
Foucault Legacy. Queensland
University of Technology.
1997.

“Tekijcin funktio hdvidid... po-
lyseemiset tekstit tulevat jcil-
leen kerran toimimaan 1oi-
sen mallin mukaan, mutta
edelleen piddkkeiden systee-
missd [...]. Me emme endcd
kuule kysymyksid [...]: kuka
todella puhui? Tulee olemaan
muita kysymyksid, kuten: Mit-
kd ovat diskurssin olemassa-
olon kdytdnndt? Missd sitd on
kaytetty, kuinka se voi kier-
tdd, ja kuka voi haltuunottaa
sen itselleen?”

POSTUUMIN ELAMAN
VALTA

Erddn ruumiin elimi, johon
erisnimi Paul Michel Foucault
kerran viittasi, lakkasi vastus-
tamasta kuolemaa jo viisitois-
ta vuotta sitten, mutta tuon
nimen kuvaaman tekijian teks-
tit kiertdvit edelleen aikam-
me keskusteluissa. Tekijini
Foucault’sta on tullut uuden
diskursiivisen kdytinnon al-
kuunpanija, eikd hin ndin
mahdollista vain jiljittelyn ja
analogioiden kautta luotua
tyylisuuntaa vaan luo mah-
dollisuuksia myos eroille, jol-
lekin muulle kuin perustajan
omalle diskurssille, joka kui-
tenkin samalla kuuluu siithen
mitd tdmi perusti.! Alku on
heterogeeninen sitd seuraa-
ville siirtymille, eikd ndissd

ole kyse luonnontieteiden ta-
paan perinnon tarkentamises-
ta vaan perityn eefoksen avaa-
misesta uusille sovellutuksil-
le. Mutta tekijin kisite toimii
myos keskeisend diskurssin
rajoittajana —anonyymisti kir-
joittamisesta haaveillut Fou-
cault harmitteli muuttumis-
taan tekijiksi, joka Hulluu-
den historiasta lihtien oli
tunnistettu ja paikallistettu,
vaikka hin pyrki jatkuvasti
uusiin  kysymyksiin. Fou-
cault'lle suhde tietoon ei ol-
lut kartesiolaisen epidpersoo-
nallinen, vaan hin tyoskente-
li tullakseen joksikin toiseksi.
Olemme kuitenkin diskursii-
visen perimimme vankeja, ja
siksi toisinajattelu vaatii ajat-
telun koettelua, tietomme Kriit-
tistd sukuselvitystd, jonka kaut-
ta pddstddn eroon annetusta
horisontista ja luodaan mah-
dollisuus uudelle nidkymalle.

Tuotanto on Kkisite, jolla
korvaamme nykydin tekijin
kisitteen. Mutta miksi olem-
me tekijin tuotannosta kiin-
nostuneita? Loydimmeko tuo-
tannon rakenteen ja sisdisten
suhteiden tutkimisesta uuden
diskurssien kokeilua estivin
rajoitteen, vai pyrimmeko
madrittimiin tuotannon sen
vaikutuksen ja toiminnan kaut-
ta? Foucault'n historiallisia
kokemusehtoja tutkiva tuo-
tanto voidaan ottaa raken-
teellisesti haltuun jirjestimailld
se kolmen kokemusta mii-
rittdvin paaluun varaan: 1)
kokemukseen tiedosta ja to-
tuudesta, 2) kokemukseen
vallasta ja kdytdanndistd seki
3) kokemukseen itsestdmme
ja etiikasta. Tieto, kdytdnto ja
etiikka tarjovat Foucault'n luo-
kittelevan taulukon pdisarak-
keet, mutta myos kolme liik-
kuvaa teemaa, joiden erilai-
nen kisittely on avannut uu-
sien kysymysten ja diskurs-
sien mahdollisuuksia.

TIETO: TOTUUDEN
HISTORIAN
PARADOKSEISTA

“Mutta filosofialla on oikeus
tutkia sitd, mitd sen omassa
ajattelussa voidaan muuttaa,
kokeilemalla sille itselleen vie-
rasta tietoa. Tdmd [..] on
Sfilosofin eldvd ruumis, aina-
kin jos filosofia on [...] ‘askee-
sia’, itsen koettelua ajattelun
alueella.”

Mikd osa tiedolla on koke-
muksen  horisontissamme?
Juuri timid kysymys oli Fou-
cault’lle keskeinen, Binswan-
gerin teoksen Le réve et l’exis-
tence kdinnoksen unen ja
tiedon suhteita kyselevisti esi-
puheesta (jossa Foucault etsi
unesta kuvittelukyvyn mah-
dollisuusehtoja) aina viimei-
siin afrodisian ja totuuden
suhdetta analysoiviin teok-
siin saakka. Nikyvin timi oli
60-luvun arkeologisissa tois-
sd, joissa myo6s Foucault'n
kriittinen kantilaisuus koros-
tui vahvimmin. Toisin kuin
fenomenologit, Foucault niki
vahvan epdjatkumon Des-
cartesin ja Kantin vililld.
Foucault'lle Descartes erotti
tiedon kokemuksen sfiiristi,
kun taas Kant liitti ne jilleen
yhteen. Kant oli Foucault'lle
kuten myos Heideggerille en-
nen kaikkea ddrellisyyden ajat-
telija ja modernin tiedon suh-
teen madrittdjd.?

Tdnd vuonna Ranskassa il-
mestynyt Béatrice Hanin teos
L’ontologie manquée de Mic-
hel Foucault lihtee liikkeelle
tistd kantilaisuudesta viitaten
Foucault'n 1966 lausuntoon:
“Me olemme kaikki uuskanti-
laisia.” Han viittid, ettd Fou-
cault'lta 16ytyy selkeid filoso-
finen projekti, joka kulki Kan-
tin kysymyksen historiallista-
misesta (mitkd ovat diskurs-
sin totuudellisuuden histori-
alliset ehdot?) nietzscheldi-


https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg

sesti virittyneeseen poliitti-
seen kysymykseen (mitid seu-
rauksia on subjektille totuu-
den puhumisen velvoittees-
ta?) ja johti hinet lopulta li-
helle Heideggeria kysymyk-
sessd totuuden toiminnasta
toden ja epitoden vilisissd
suhteissa, joiden myoti ole-
minen rakentuu historiallise-
na ja jonakin jota voidaan ja
jota tidytyy ajatella. Michel
Haarin ja Hubert L. Dreyfusin
ohjauksessa tehty teos nos-
taakin esiin juuri Heidegge-
rin ja Foucaultn suhteen.?
Teoksen yleinen kuvio (Kant,
Nietzsche, Heidegger) ei tuo
tietenkddn Foucault tutkijoil-
le mitdidn uutta, Han ainoas-
taan esittdd teeman suhteelli-
sen koherentisti.

Hanin mukaan Foucault'lle
keskeistd oli kokemuksen
mahdollisuusehtojen kysymys.
Transsendentaalin teema niyt-
tdd vaivaavan Foucault'ta, joka
pyrki eroon tavanomaisista
transsendentaaleista kohti im-
manentimpia kisitteellistyk-
sid. Vuoden 1949 diplomi-
tyon Foucault teki historial-
lisen transsendentaalisuuden
muodostumisesta  Hegelin
Hengen fenomenologiassa, ja
toinen viitoskirja muodostui
Kantin antropologian kiinti-
misesti ja esipuheesta. Tuos-
sa tekstissd nikyy Foucault'n
kaksinainen suhtautuminen
Kantiin. Kant kysyy ensim-
miisend esittimisen mahdol-
lisuusehtoja rikkoen klassi-
sen “representaation jdrjes-
tyksen” itsestddnselvyyden ja
avaa ndin modernin ajattelun
tilan sekd sen kriittisen pro-
jektin. Samalla tiedon mah-
dollisuuden kysymys liitetdin
empiiristd ja transsendentaa-
lista koskevaan jakoon. Mut-
ta Kantista loytyy myoOs ti-
min oman kritiikin vesittdvi
transsendentaalisen ja empii-
risen sekoittaminen antropo-
logisessa unessa, ihmisen hah-

mossa. Hanin mukaan Fou-
cault'n ristiriita on yritys teh-
did kunniaa Kantin kysymyk-
senasettelulle ja pddstd sa-
malla karkuun antropologi-
sesta hahmosta, jonka tuo
ajattelu tahtomattaan synnyt-
ti. Erona Kantiin Foucault ha-
luaa luopua seki transsen-
dentaalista ettd empiirisestd
subjektista ja myos historial-
listaa transsendentaalin esit-
timilli oman paradoksaali-
sen historiallisen a priorin,
tiedon positiviteetin kisitteen.
Tamd ei ole Husserlin Geomet-
rian alkuperdn esittimi his-
toriallinen a priori, joka ei
ole historiallinen vaan ylihis-
toriallinen, apodiktinen ja uni-
versaali apriorinen merkitys-
horisontti, joka vylittden kai-
ken historiallisen faktisuuden
mahdollistaa “paluun” perus-
tavaan merkityshorisonttiin
olematta kuitenkaan historian
ulkopuolella.* Niinpd univer-
saali historiallisuus on Hus-
serlille kaikkea faktista his-
toriaa edeltivd ihmiskunnan
horisontin  olemuksellinen
mahdollisuuusehto, historial-
linen a priori> Foucault ei
aseta kysymystd geometrian
historiallisuudesta vaan ihmis-
tieteiden mahdollisuusehdois-
ta, ja hinen historiallinen a
priorinsa ei ole universaali
vaan paremminkin pseudo-
apriorisesti samalla tasolla
oman historiallisuutensa kans-
sa ja itsessddn muuntuva. “Po-
sitiviteettien a priori ei ole
ainoastaan ajallisen hajaan-
nuksen jdrjestelmd vaan it-
sessddn muuntuva sommi-
telma.”® Kyse ei ole siis uni-
versaalisesti valttimattomasta
ja apriorisesta tiedon tai mer-
kityksen rakenteesta vaan tie-
tylle historialliselle muodos-
telmalle ominaisesta aprio-
risesta rakenteesta. Tiedon ar-
keologiassa Foucault korosti
historiallisen a priorinsa eroa
formaaleihin a prioreihin ja

julisti, etteivit ndmi kuulu
samalle tasolle.” Hanille Fou-
cault'n arkeologiset analyysit
eivit kuitenkaan koske vain
ihmistieteiden alkuperin on-
gelmaa tai siind esiintyvid
subjektiivisuuden muotoja,
vaan kyse on laajemmasta
yrityksestd médritelld uudes-
taan historian ja filosofian
yhteen nivoutuminen. Fou-
cault haluaa vilttdd sekd
uuskantilaisten “arvostelman
idealismia” ettd marxilaisten
redusoivaa  materialismia.
Myoskiin fenomenologinen
ratkaisu ei endd riitd Fou-
cault'lle, joka transsenden-
taalisen egon sijaan etsi trans-
sendentaalia ilman subjektia.
Arkeologia on fenomeno-
logian vihollinen my6s sikili
kuin jilkimmiinen “alkupe-
rdisen” ja “alkuperidn” kisit-
teissddn sekoittaa jilleen trans-
sendentaalisen ja empiirisen
ja jada ddrellisyyden analytii-
kan vangiksi. Mutta miki estii
transsendentaalisen ja empii-
risen paradoksissa viihtyvii
paikatonta ja perusteetonta
arkeologia — diskursiivisille
muodostumille antamassaan
“transsendentaalisessa” auto-
nomiassa ja fenomenologiaa
vastaan suuntaamassaan “em-
piristisemmin hahmon” iloi-
sessa positivismissa — itse nd-
kemistd antropologisia unia?

Foucault halusi jittdd yhi
vihemmiin tilaa transsenden-
taaliselle. Etsiessdin tidstd pa-
kotietd hin transsendentaali-
sen kritiikin arkeologisen uu-
delleenmaiirittelyn sijaan esitti
kritiikin kysymystd tarkentaak-
seen virkaanastujaisluennos-
saan (1970) genealogiaan viit-
tavan disipliinin Kkisitteen.
Disipliini on suhteellinen ja
liikkuva periaate, joka ei ole
vain kaiken totuudenmukai-
sesti sanotun summa vaan
vaatii alaansa kuuluvalta viit-
teeltd tiettyjd ehtoja ja vaati-
muksia. Ennen kuin jokin voi

43

VIATILLIET VI YrAT3ILL1S3

131

86/t



324

e ESITTELYJA JA ERITTELYJA

4798

T&E

olla tosi tai vddrd, sen on
kuuluttava “totuuden” jirjes-
tykseen. Disipliini on totuu-
den historiallinen a priori,
joka muodostuu niistéd totuus-
ehtojen sommitelmista, jotka
madrittavit diskurssin hyvdik-
syttavyyden. Hyviksyttivyy-
den tutkiminen johti Fou-
cault'n my6s kysymiin totuu-
den itsensd asemaa ja muo-
dostumista vallan vaikutus-
ten taholta. Mikid on linsimais-
ta tiedon kokemusta miirit-
tivi totuudentahto, mitkd ovat
sen historialliset muodot ja
haarautumat? Minkilaisia ovat
sen konkreettiset vaikutukset
disiplinaarisissa kdytinnoissi
ja ihmistieteiden muodostu-
misessa? Nyt historiallinen a
priori saa uuden version hal-
linnon (régime) kisitteesti.
Kysymys on viitteiden koko-
elman muodostavan lausei-
den hallinnon tavasta, joka
mahdollistaa viitteiden tie-
teellisen hyviksyttivyyden,
niiden verifioinnin tai falsi-
fioinnin. Kysymys totuuden
hallinnosta tai tieteellisten lau-
sumien politiikasta merkitsi
aikaisempaa poliittisempaa
otetta. Totuus ei asetu intres-
sittbmidn objektiivisen intel-
lektin alueelle vaan yhdistyy
kiertdviin suhteisiin konkreet-
tisessa vallan jirjestelmissi,
joka tuottaa ja yllidpitid to-
tuutta, sekd vallan vaikutuk-
siin, jotka kiihdyttivit ja laa-
jentavat sitd.

Mutta kuka ylldpitdd titd
kiertoa ja minkd muodon se
saa? Genealogia, joka pyrki
vilttimadn formalismin ja ma-
terialismin, ndyttid kuitenkin
kallistuvan  jilkimmdiseen
Foucault'n asettaessa perus-
tan paikalle hyviksyttivyy-
den konkreettisen historialli-
sen taistelun. Merkitsiko vah-
va kieltiytyminen transsen-
dentaalisen matriisin kisitteel-
listimisestd itse asiassa villin
transsendentaalin paluuta? Toi-

siinsa kietoutuva tieto/valta-
jirjestelmd ndyttdd saavan it-
sendisen, pseudometafyysisen
olemuksen ja toteuttavan ndin
Foucaultn oman aikaisem-
man ennustuksen: “En voi
vilttid mahdollisuutta, ettd
erdind pdivind minun on koh-
dattava palautumaton jddn-
nos, joka tulee olemaan, tosi-
asiassa, transsendentaalinen.”®

Totuudentahdon kysymys
johtaa Foucaultn my6s uu-
teen pyrkimykseen tutkia to-
tuuden toimintaa minin itse-
suhteessa ja subjektiksi muo-
dostumisessa (subjectivation).
Se nostaa myOs esiin totuu-
den pelin tai toiminnan (jeux
de vérité) kisitteen subjekti-
vaatiota perustavana. Kyse ei
ole vain totuuden mahdolli-
suusehdoista, vaan totuudes-
ta tulee nyt itsessidin keskei-
nen subjektin muodostumi-
sen mahdollisuusehto. Han
ottaa vahvasti esiin timéin sub-
jektiin palaamisen ja sen ai-
heuttamat ongelmat. Arkeo-
logia halusi eliminoida sub-
jektin ankarassa kritiikissdin
transsendentaalia humanismia
kohtaan, genealogia kritisoi
intressitontd intellektuaalista
idealismia ja esitti timin sijal-
le disiplinaaristen koneisto-
jen kiytinnot sekd totuuden
tahdon intressin. Myods myo-
hdistuotannossaan Foucault
kritisoi subjektin kisitettd tie-
don ja historiallisuuden alku-
perdni. Foucault'n uusi sub-
jekti ei siksi ole substanssi
vaan dynaaminen kisite, aina
itsensd kanssa epididenttinen
muoto. Lisiksi Foucault huo-
mauttaa, ettd subjektivaation
prosessi, jolla saavutetaan sub-
jektin konstituutio, on vain
yksi itsetietoisuuden jirjestd-
misen tavoista, ei universaali
ja yleinen mekanismi. Han
kuitenkin huomauttaa, ettd
itsen subjektiksi muodostu-
misessa keskeisid Foucault'lle
ovat kuitenkin tunnistaminen

ja itsereflektio ja kysyy, eiko
koko timi subjektin ongel-
ma muistuta kaikista varauk-
sista huolimatta kuitenkin sitd
transsendentaalia subjektia,
jonka arkeologia halusi hi-
vittdd? Eikd se muistuta ref-
leksiivistd subjektia, joka on
itseddn koskevan tiedon kah-
dentuma ja samanaikaisessa
tilassa ulkoisten objektien ase-
telmien kanssa? Kuinka ih-
meessd palataan konstituoi-
vaan subjektiin ilman kons-
titutiivista subjektia, ilman
transsendentaalin  subjektin
aporioita? Kuinka yhdistdi
timd subjekti disiplinaarisiin
kiytintdihin? Foucault koros-
taa, ettd subjekti konstituoi-
tuu todellisissa historiallisesti
analysoitavissa kidytinnoissi,
mutta Hanille Foucault'n ris-
tiriita on siind, ettd hin mii-
rittelee  subjektivaation kui-
tenkin ajattelussa tapahtuvaksi
refleksiiviseksi itsensd perus-
tamiseksi. Vilttidkseen idea-
listista subjektia Foucault ko-
rostaa ajattelun immanentti-
utta ja merkityksen muodos-
tumista itse kdytinnoissd en-
nen tietoisuuden muotoutu-
mista. Voitaisiinko tdssd nih-
da pyrkimys kisittdd ajattelu
esiontologisesti ja siilyttdd hei-
deggerilainen intentionaali-
suuden kritiikki? Han etsii
analogioita varhais-Heidegge-
rin ja myohdis-Foucault'n vi-
lille. Foucault'n ajattelun his-
torian tehtdvini on madiritel-
li ne ehdot, joissa ihmisen
oleminen kyseenalaistaa it-
sensd, tekonsa ja maailman-
sa, jossa timdi eldd. Niin siind
voitaisiin nihdi olemisen ym-
mirtdmisen ja sen maddritty-
neisyyden yhtyminen, ja Fou-
cault kirjoittaa heideggerilai-
sesti olemisesta itsensd anta-
vana ja lahjoittavana, jota voi-
daan ja tdytyy ajatella. Sub-
jektivaatiossa kyse ei ole
konstituoivan subjektin in-
tellektuaalisesta toiminnasta,



vaan olemisen ymmirtimi-
nen on immanenttia ihmisen
kaytinnoille. Thmisen ja sub-
jektin kisitteitd vilttivin Hei-
deggerin tavoin Foucault ei
aseta ihmiselle erillisti ole-
musta. Vaikka Foucaultn ja
Heideggerin vilille voidaan
loytdd yleisid analogioita,
tarkemmassa tarkastelussa ni-
mi osoittautuvat ongelmal-
liseksi. Han kritisoi erityisesti
toisen ohjaajansa Dreyfusin
teesid, jonka mukaan Fou-
cault'n valta olisi samaa kuin
Heideggerin oleminen erdin-
laisena sosiaalisena Lichtung-
ina. Foucaultn kysymys ei
koske totuuden olemusta, ei
edes tietylle epookille omi-
naista totuutta, vaan aina eri-
tyisid totuuksia. Foucault'lla
ei ole heideggerilaista eroa
olemisen totuuden (alethei-
an) ja onttisten totuuksien
vililli. Hanin mukaan fou-
cault’lainen idea ei loppujen
lopuksi ole edes se, kuinka
ajattelu on kiytinnoille im-
manenttia esiontologista ym-
mirrystd, vaan Foucault néyt-
tid korostavan ajattelun riip-
puvaisuutta refleksiivisesti ak-
tiviteetista, jolla subjekti muo-
dostaa itsensd. Hanille juuri
tissd tunnistamisessa konsti-
tuoituvassa subjektissa Fou-
cault tuo takaisin pseudo-
transsendentaalin  subjektin,
joka toimii itsessddn temati-
soimattomana a priorina. Pai-
siko siis Foucault tiedon ana-
lyyseissddn kuitenkaan kos-
kaan eroon subjektin teemas-
ta? Sama kysymys on asetettu
koskemaan myos Foucault'n
poliittisia huomioita. Pddsiko
Foucault kuitenkaan koskaan
eroon suvereenin kisitteesti?
Koko 70-luvun Foucault'n ana-
lyysit hyokkisivit suvereenia
vastaan, jonka hidn yhdisti
konstituoivan subjektin tee-
maan. Suvereniteetin kisite
oli Foucault'lle subjektin kehd
itsensd suhteen, ja 70-luvun

luennoissaan Foucault esitti
titd itseensd kddriytyvdd ke-
hid vastaan kehin rikkovan
keskipakoisten taistelujen tee-
man. Jos filosofian oli herit-
tdvi antropologisesta unesta,
oli poliittisen teorian lakatta-
va nidkemistd unta suveree-
nin esityksesti.

KAMPPAILU:
TODELLISTEN
TAISTELUJEN VAIKUTUS

“Meitd kannattavalla ja mdd-
rittdvdlld historialla on en-
nemmin sodan kuin kielen, en-
nemmin valtasuhteiden kuin
kielen suhteiden muoto.”

Mitki tekstit kuuluvat tekijin
tuotantoon? Foucault kielsi
kaikki postuumit julkaisut, ja
lihes valmis Lihan kiusauk-
set kiertid maailmaa vain te-
kijinoikeuksia rikkovana pi-
raattiversiona. Gallimard on
kuitenkin alkanut julkaista
College de Francessa Fou-
cault'n vuosina 1970-84 piti-
mid luentoja, joista on odo-
tettavissa yli tuhat sivua lisid
tekstid Foucault'n korpukseen.
Ensimmadisend ovat ilmesty-
neet vuosien 1975-76 luen-
not nimelld 7l faut défendre
la sociétée’ Se koostuu teos-
ten Tarkkailla ja rangaista ja
Tiedontahto viliin ajoittuvis-
ta, vihemmin hiotuista esi-
tyksistd, joissa “Yhteiskuntaa
on suojeltava” -teeman alla
Foucault kisittelee yhteiskun-
nan ympirille koostuvan bio-
vallan eroa juridis-diskursii-
visesta vallan esityksesti. Kes-
keisend teemana on kuiten-
kin, miten sota voi toimia
tapana analysoida historiaa ja
sosiaalisia suhteita, ja sen var-
jossa esille nousevat repres-
sio-hypoteesin kritiikki, po-
liittisen teorian tarve luopua
suvereniteetin kisitteestd sekd
kysymys biovaltaan liittyvis-
td modernista rasismista.

Modernia rasismia vastaan
Foucault ei aseta universaalia
subjektia, joka “siilyttien ylit-
tdisi” rotujen erot, vaan pdin-
vastoin nikee modernin ra-
sismin liittyvdn juuri konsti-
tuoivan subjektin ongelmaan
ja monistiseen nikemykseen
suvereenista rodusta. Moder-
ni rasismi on vain erityinen ja
paikallistettava episodi suu-
ressa rotujen taistelun dis-
kurssissa, mutta episodi, joka
tukahduttaa tuohon taistelun
diskurssiin liittyvdn poliitti-
sen antagonismin ja kumo-
uksellisuuden korvaten timin
biologisesti ymmirretyn yh-
teiskunnan hygieeniselld suo-
jelemisella.

Konkreettisia valtasuhtei-
ta korostava 70-luvun Fou-
cault haluaa ylistid rotujen
taistelun diskurssia vastahis-
toriana suvereenin esitykseen
kiinnittyneille historiallisille
diskursseille. Benjaminilaisesti
Foucault muistuttaa histori-
asta voittajien historiana ja
historian asemasta seremoni-
sena suvereenin ylivallan juh-
lintana, sen oikeuttamisena
ja lisddmisend. Foucault viit-
taa Dumezilin tutkimuksiin
indo-eurooppalaisen traditi-
on suvereenille antamista kak-
sista kasvoista, juridisista ja
maagisista.'’ Yhtiiltd ylivalta
lepdad hyvintahtoisissa vel-
vollisuuksissa, sitoumuksissa,
laeissa, mutta toisaalta toi-
minnassa, maagisessa tehos-
sa ja jihmettivissid kauhis-
tuksessa tai lumouksessa. Kui-
tenkin kysymys on aina yli-
vallan asemasta jirjestyksen
takuuna ja perustana, samaan
tapaan kuin Jupiter rooma-
laisena jumalana edustaa val-
lan runsautta ja perustaa. Tétd
jupiteriaanista, suvereenin
valtaa muistiinpalauttavaa,
kertaavaa ja vahvistavaa “roo-
malaista” historiaa vastaan
nousee keskiajan lopussa vas-
tahistoria, ei-roomalainen his-

(Y43

VIATILLIET VI YrAT3ILL1S3

131

86/t



326

e ESITTELYJA JA ERITTELYJA

4798

T&E

toria, joka ei ole Rodun tai
Suvereenin historia vaan ro-
tujen taistelun historia. Vasta-
historialle suvereeni ei ole
loistava esitys ja perusta (kau-
pungin, kansan tai valtion)
ykseydelle vaan orjuuttami-
sen ja alistamisen tapa. Tdma
varjojen historia osoittaa va-
lon ja pimeyden jakamat su-
vereenin kahdet kasvot ja
muistuttaa loiston hylkidimasti
yhteiskuntaruumiin pimeista
puolesta, jolle suvereenin laki,
oikeus ja velvollisuus on kui-
lu, vikivalta ja anastus. Yh-
den historia ei ole tois(Den
historiaa, ja Hastingsin taiste-
lun jilkeen saksilaisten histo-
ria ei ole sama kuin valloitta-
jiksi nousseiden normannien
historia.

Asettuessaan suvereenin
historian ikuista jatkumoa vas-
taan vastahistoria kiytti hy-
vikseen profeetallisia ja ku-
mouksellisia teemoja. Kuten
Benjaminilla, suvereenin dis-
kurssia ja sen poikkeustila-
tulkintaa vastaan asettuu mes-
sianistisen lupauksen sisilti-
vi katkoksellinen historia. Se
mikd suvereenille diskurssil-
le oli ikuinen oikeutetun val-
lan jatkumo oli vastahistorial-
le katkos, vallan anastus, alus-
sa olleen oikeudenmukaisuu-
den tuhoutuminen. Olemas-
sa olevan vallan oikeuttami-
sen sijaan vastahistoria viit-
tasi asioiden vikivaltaiseen
kiddntymiseen ja alistettujen
paluuseen ja loysi parem-
minkin Jerusalemista kuin
Roomasta viitepisteensa. Fou-
cault etsii modernien ku-
mouksellisten diskurssien juu-
ret tdstd taistelun diskurssista.
Jos suvereeni diskurssi yritti
rauhoittaa ja vakauttaa anne-
tun hierarkkisen jirjestelmin
(keskiajalla indoeurooppalai-
sen pyramidimaisen kolmija-
on), niin vastahistoria esittdd
jokaista jdrjestystd halkovan
binaarijaon, jaon alistettuihin

ja alistajiin, valloitettuihin ja
valloittajiin, sorrettuihin ja sor-
tajiin. Rotujen taistelun kayt-
timi rodun kisite ei ole siten
mikiidn moderni biologinen
rotu, ei biologisesti stabiili
olio, vaan nimi historiallis-
poliittisen kuilun jakamalle
kahdelle ryhmille, kahdelle
elementille, joilla on eri ni-
kemys instituutioista, oikeu-
desta, kielestd ja tavoista ja
joiden konfliktille ei loydy
kolmatta sovittavaa neutraa-
lia termi.

Moderni rasismi korvaa td-
min kahden vieraan ryhmin
antagonismin biologisesti mo-
nistisella rodun kisitteelld.
Valtio ei ole endd yhden ro-
dun ase toista vastaan vaan
yhteniisyyden ja rotupuhtau-
den takaaja. Valtiollinen ja
biologinen monismi tukah-
duttaa rotujen taistelun anta-
gonismin. Foucault'lle moder-
ni valtiollinen rasismi oli ro-
tujen diskurssi ympérikdin-
nettynd. Se ei endd toiminut
kumouksellisena vastahisto-
riana suvereenille vaan vili-
neend yhtendisen yhteiskun-
nan suvereniteetin siilyttimi-
sessid. Kyse ei vain ollut endd
juridis-maagisista vaan lidke-
tieteellis-normatiivisista vili-
neistd. Siirryttiin laista nor-
miin, oikeudesta biologiaan,
rotujen moninaisuudesta yh-
teen rotuun. Kansallisosialis-
mi tosin kdytti hyvikseen val-
tiollis-teknologisesta puhtaus-
rasismistaan huolimatta myos
rotujen taistelun eskatologi-
sia, populistisia ja teatraalisia
elementteji kun taas Neuvos-
toliitossa rotujen taistelusta
periytyvi luokkataistelun ku-
mouksellinen teema muutet-
tiin nopeasti jirjestetyn yh-
teiskunnan hiljaiseksi poliisi-
hygieniaksi.

Foucault etsi rotujen tais-
telun teemasta erityistd histo-
riallis-poliittista diskurssia, jos-
sa historiaa analysoidaan so-

dan termeilld. Toisin kuin ju-
ridis-poliittinen diskurssi, tima
ei kiinnittdisi huomiotaan su-
vereniteetin  oikeuttamisen
ympirille kerddntyviin juridi-
siin fiktioihin ja esityksiin vaan
konkreettisiin historiallisiin
alistuksen ja valloituksen muo-
toihin. Sodan diskurssissa pu-
huva subjekti ei ole univer-
saalin totuuden puhemies,
lainsditiji-filosofi, vaan tais-
televa subjekti, jonka totuus
on aina taistelun nikokul-
man ja strategian tuotos. Ti-
midn subjektin puhuma to-
tuus on ase, jonka tarkoitus
on tuoda voitto taistelussa.
Sodan diskurssi on vastakkai-
nen poliittis-juridiselle teori-
alle, silld toisin kuin jalkim-
miiselle, sille vallan juridi-
nen rakenne ja suvereeni yh-
teiskuntajirjestelmd ei ala het-
kelld, jolloin aseiden hohto
hividd. Laki ei merkitse so-
dan torjumista, se ei synny
luonnosta vaan todellisista
konflikteista, veriloylyistd, val-
loituksista ja voitoista, joilla
on omat pdivimddrinsd ja
kauhistuttavat sankarinsa. Yh-
teiskunnan lipi kulkee anta-
gonistinen binaarikoodi: on
aina kaksi ryhmii, kaksi ih-
misten kategoriaa, kaksi ar-
meijaa. Jokainen on jonkun
toisen vihollinen eikd neut-
raalia subjektia ole olemassa-
kaan. Tdami ei kuitenkaan
merkitse hobbesilaista kaik-
kien sotaa kaikkia vastaan;
Foucault esittdd luennoissaan
oman strategisen Hobbes
-tulkintansa. Leviathan ei
edusta sodan diskurssia vaan
on esimerkki juuri sodan dis-
kurssin torjuvasta suvereni-
teetin juridis-poliittisesta tul-
kinnasta. Hobbes niyttiid en-
sindikemiltd asettavan sodan
valtasuhteiden perustalle, mut-
ta Foucault'n mukaan sen si-
jaan, ettd Hobbes olisi sodan
ja valtasuhteiden teoreetik-
ko, timi pikemminkin halusi



poistaa sodan historiallisena
todellisuutena, aivan kuin
Hobbes olisi halunnut pois-
taa koko sodan suverenitee-
tin alkuperdstd. Hobbesin ku-
viteltu sota ei ole vahvan ja
heikon vilinen sota, se ei
synny luonnollisista eroista
vaan niiden puutteesta eli
luonnollisesta tasa-arvoisuu-
desta. Voimien ero tekisi so-
dasta hyodytonti, silld se lop-
puisi vahvemman hallintaan.
Hobbes taas tarvitsee suve-
reenin esityksen lopettamaan
sotatilan, juuri koska sen tasa-
arvoisessa asetelmassa kukaan
ei kykene lopettamaan sotaa
asettamalla ylivaltaansa. Fou-
cault huomauttaa, kuten Leo
Strauss aikaisemmin, ettei
Hobbesin sotatila ole mikddn
suora ja todellinen voimien
mittelys, jonka merkkeini oli-
sivat veri, taistelut ja ruumiit.
Hobbesin sotatila on tietty
representaatioiden tila, jossa
niitd pelataan toisiaan vas-
taan. Vaikka Hobbes puhuu
sopimuksella perustettavan
valtion lisiksi myos valloi-
tuksella perustettavasta val-
tiosta, niin valloitus ei ole
hinelle todellinen suvereni-
teetin perusta. Edes tidssi voit-
to ja alistaminen eivit perus-
ta valloittajan valtaa vaan pa-
remminkin kyky tunnistaa val-
loittaja poliittisena represen-
taationa, edustajana. Tunnis-
taminen ja halu valita elima
ennemmin kuin kuolema on
Hobbesin suvereniteetin pe-
rustassa. Foucault’lle Hobbes
halusi poistaa valloituksen dis-
kurssin poliittisesta diskurs-
sista, ja Leviathanin nikymi-
ton vihollinen on juuri val-
loittaja.

Sopimusteoria esittdd ku-
vitellun teorian valtion pe-
rustassa olevasta yksildiden
tekemistd sopimuksesta, mut-
ta nietzscheliiselle Foucault'lle
konkreettisesti valtion perus-
tavat valloittajat. Kuten Carl

Schmitilld, jokaisen jirjestyk-
sen alkuperissd on vikival-
tainen haltuunotto. Sodan dis-
kurssin mukaan valtion alku-
perissi ei ole sopimusta vaan
sota, ei filosofien kuvittelema
ideaali tai fiktiivinen kaik-
kien sota kaikkia vastaan vaan
todellinen historiallinen sota
ja siind tapahtuneet konk-
reettisesti vaikuttaneet taiste-
lut. Clausewitzin lausuma “so-
ta on politiikan jatkamista
toisin keinoin” on itse asiassa
timin sodan diskurssin nurin
kddntdmistd, ja Foucault kddn-
tdd sen jilleen ympdiri muo-
toon: politiikka on sodan jat-
kamista toisin keinoin. Vaikka
Foucault esittdd sodan diskurs-
sin lihinnid vaihtoehtoisena
tapana analysoida historial-
lista olemistamme, niyttd4d hin
myo6s 70-luvulla affirmoivan
timin strategisen sodan dis-
kurssin poliittisen toiminnan
periaatteena. Foucault'n vah-
va antagonismin affirmaatio
vaikuttaakin vililld lihes ym-
pari kddnnetyltd “saksalais-
roomalaiselta” Carl Schmittil-
ti — eli “ranskalais-anarkisti”
Georges Sorelilta. Foucault
tietenkin haluaa kritisoida po-
liittisen teorian kiyttdmii abst-
raktioita ja osoittaa niiden
abstraktioiden materiaalisen
muodostumisen ja muistuttaa
sodan diskurssin kautta tais-
telun periaatteesta, jonka po-
liittinen teoria on pyrkinyt
aktiivisesti unohtamaan. Mut-
ta kuten Pasquale Pasquino
on huomauttanut," Foucault'n
valloituksen ja taistelun dis-
kursseista etsimd binaarira-
kenne 16ytyy myds Hobbesia
edeltidneestd polititkkan teo-
riasta niin koyhien ja rikkai-
den konfliktista Aristoteleel-
la** kuin ylhiison ja rahvaan
vastakkainasettelusta Machia-
vellilla.” Machiavelille juuri
institutionalisoitu konflikti loi
Rooman suuruuden. Tissd
suhteessa poliittinen teoria on

myos yrittinyt luoda mah-
dollisuuksia konfliktin kesti-
miselle. Airiantagonistinen
diskurssi ei kykene itse asias-
sa elimidin konfliktissa vaan
jdd itse kiinni apokalyptisen
viimeisen taistelun teemaan.
Pasquino puolustaakin Hob-
besia siind mielessi, ettei timi
ainoastaan halunnut kieltda
sotaa vaan myo0s lopettaa jat-
kuvan sisillissodan ja ajatuk-
sen yhdesti lopullisesta tais-
telusta, joka lopettaisi kaikki
taistelut.

Tietenkin my6s Foucault
kritisoi vankasti yleistetyn ja
yhden suuren taistelun tee-
maa ja esitti sen sijaan moni-
naisten ja paikallisten vasta-
rinnan pisteiden ja muotojen
strategian. Jos 60-luvun Fou-
cault'lla kieli tormdd rajoil-
laan anonyymiin muminaan,
joka on samalla sen raja ja
ehto, niin samoin valta koh-
taa rajoillaan vastustuksen,
jonka hallinnointiin kaikki
valta perustuu. Foucault ni-
meidd vastustuksen rahvaak-
si, ylijadmaksi, jakojadnnok-
seksi, joka ei jousta hallinnan
tekniikoille.  Machiavellilla
rahvaan ja ylhdison antago-
nismi on juuri hallitsemisha-
lun (ylhiiso) ja hallinnan vas-
tustushalun (rahvas) vilinen
taistelu. Foucault'lle rahvas
ei ole olio eikd yhtenidinen
ryhmi, jonka puolestapuhu-
jaksi intellektuelli voisi aset-
tua jonkinlaisena ryysyliis-
koyhiliston edustajana tai jon-
ka nimissd kumoukset voitai-
siin oikeuttaa, vaan aspekti,
laatu, keskipakoinen voima
valtasuhteille. Se on elementti,
joka on yhti paljon tyoliisis-
sd kuin porvareissa, vastarin-
nan piste meissd kaikissa eli
se mikd meissd pakenee hal-
lintaamme ja jota yritimme
hallita.’ Jos hallinnollisuu-
den ongelma kysyy sitd mi-
ten meitd hallitaan, miten hal-
litsemme itseimme, on rah-

X432

VIATILLIET VI YrAT3ILL1S3

131

86/t



328

e ESITTELYJA JA ERITTELYJA

4798

T&E

vaus elementti, joka vastus-
taa hallintaa, mutta samalla
vaatii hallintaa ja jonka hal-
linnoimiseksi hallinnan dis-
kurssit muodostuvat.

Rahvas on suvereenin hal-
linnan pimeidt kasvot, jotka
nayttdytyvit erilaisissa muo-
doissa. Kansansuvereniteetil-
le se on kansan osa, joka ei
hallinnoidu ja siksi tarvitsee
hallintaa. Ranskan vallanku-
mous ei tuonut politiikan niyt-
timolle vain tasa-arvoisten
kansalaisten jirjestiytynyttd
yhteistahtoa vaan nidyttimoi
likasi myos elementtien (kur-
jaliston, irtolaisten, prostituoi-
tujen jne.) lisniolo, jotka kuu-
luivat kansakuntaan siihen
kuulumatta ja jolta yhteis-
kunnan oli suojeltava itsedin.
Koyhiliston kisite oli yksi
tapa Kkisitteellistdd rahvasta,
ja koyhyyden hallinnoinnista
muodostui keskeinen teema
moderneissa hallintodiskurs-
seissa. Koyhyyden Kkisitettd
tutkineet, kuten Gertrudd
Himmelfarb, ovat usein ko-
rostaneet kisitteessd tapah-
tunutta siirtymii moraalises-
ta taloudelliseen méirityk-
seen.”” “Foucaultlaiset” taas
ovat tutkineet kisitettd osana
hallinnollistumista kuten Mit-
chell Dean tutkimuksessaan
koyhyyden asemasta liberaa-
leissa hallintostrategioissa.'®
Dean on myos yksi kirjoitta-
jista Sakari Hinnisen ja Jouko
Karjalaisen toimittamassa Bio-
vallan kysymyksid -kokoel-
makirjassa, jonka artikkelit k-
sittelevit juuri koyhyyden ja
sosiaalisten uhkien hallin-
nointia.

HALLINNOINTI:
RAHVAAN KESYTYS

“‘Me eldmme hallinnollistu-
misen aikaa.”

Kysymys biovallasta ja vies-
ton asema modernin hallin-

noinnin ensisijaisena kohtee-
na johti Foucault'n pohtimaan
hallinnollistumisen teemaa
vastakohtana vanhalle teolo-
gis-monarkkiselle herruuden
teemalle. Biovallan keskei-
nen periaate on kuoleman-
uhkaan perustuvan herruu-
den korvaaminen elimin tuot-
tavalla ja joustavalla hallin-
noinnilla, ja hallinnoimisen
teema korostui erityisesti ai-
kaisempaa valtion ja kunin-
kaan yliherruutta kritisoivissa
liberaaleissa diskursseissa. Mi-
ten hallita sopivasti hallitse-
matta liikaa? Itsen hallinnan
tutkiminen johti Foucault'n
selvittimdin haluavan ihmi-
sen sukupuuta aina antiikin
Kreikasta lihtien, mutta Fou-
cault'lla sdilyi myo®s vanha
halu palata kesken jdinee-
seen liberaalien hallintostra-
tegioiden tutkimiseen. Rans-
kassa on viime aikoina poh-
dittu ahkerasti keskiajan hal-
lintoa, klassista valtiojirjen
kisitettd ja moderneja yhteis-
kuntatieteiden ja hyvinvointi-
valtioiden hallinnollisia stra-
tegioita. Italiassa on innostut-
tu hallinnollistumisen teemas-
ta ja Englannissa foucault’lai-
nen nikokulma on usein yh-
distynyt vahvaan sosiaalihis-
torian traditioon.

Italian ja Englannin kes-
kusteluita seuranneen Hinni-
sen toimittama kirja sisdltdi-
kin italialaisen sosiologin Pro-
caccin lisdksi englantilaisen
keskustelun veteraanien teks-
teji kuten Nikolas Rosen ja
Peter Millerin artikkelin. Mu-
kana on myos tieteenhisto-
rioitsijan ja filosofin Ian Hack-
ingin kevyempi ja myos se-
kavampi teksti lasten hyvik-
sikdytostd. Hacking, joka on
kirjoittanut muun muassa kak-
si erinomaista kirjaa tilasto-
tieteiden historiasta,'” ei ole
ollut millddn lailla foucaultlai-
nen, mutta oli yksi Foucault'n
teosten ensimmiinen johdat-

telija anglosaksisen kiinnos-
tuksen kohteeksi. Hacking
analysoi lasten hyviksikiy-
ton kisitteen muodostumista,
muuntumista ja sithen liitty-
vid ongelmia korostaen sitd
miten ihmisid koskeva tieto,
luokittelut ja kisitteet, muo-
dostavat itsessddn ihmisid ja
muokkaavat heididn toimin-
taansa, joka taas muokkaa
luokituksia ja kisitteitd. Hack-
ing onkin korostanut luon-
nontieteiden ja ihmistieteiden
eroa. Vaikka luonnontieteet
tuottavat luontoa muokkaa-
vaa tietoa ja myOs muuttavat
kisitystimme “luonnosta”, an-
karasti ottaen ne eivit muuta
itse “luonnon” kiytostd. Kivi
itsessdin ei muuta kiytostiin
ja olemustaan sen mukaan
minkilaista tietoa siitd tuote-
taan, mutta tiedon kohteena
olevien ihmisten laita on toi-
sin, ja suhde tiedon subjektin
ja objektin wvililli on aina
kaksisuuntainen ja liikkuva.
Hauska historiallinen kurio-
siteetti on artikkelin mainit-
sema eldinsuojeluyhdistysten
rooli lapsiin kohdistuvan jul-
muuden esiintuomisessa. Ny-
kyddnhin vailla tiysid oikeuk-
sia olevat lapset ovat ottaneet
esille eldimiin kohdistuvan
julmuuden — moraalittomaksi
haukuttu nuoriso on heitti-
nyt eteemme ankaran moraa-
livaateen ja ajautunut huo-
lensa kanssa konfliktiin omis-
tusoikeuksiaan puolustavien
huolettomien aikuisten kans-
sa. Biovaltaan liittyvit teemat
artikkelissa ovat kuitenkin ky-
symykset medikalisoitumises-
ta ja siitd, miten lasten hyvak-
sikdytossd julmuuden teema
muuttui vanhempien sairau-
den teemaksi. Miten tapahtui
kisitteen medikalisoituminen
ja sen siirtyminen oikeusistu-
imien huolesta lddkireiden
huoleksi?

Kysymys seksuaalisesta hy-
viksikdytostd nostaa esiin on-



gelman lain ja seksuaalisuu-
den suhteesta. Foucault eh-
dottikin seksuaalisuuden va-
pauttamista lainsdddiannostd ja
esimerkiksi raiskauksien tuo-
mitsemista vikivallantekoina
eikd “seksuaalirikoksina”. Oi-
keuden psykiatrista medika-
lisoitumista Foucault taas ki-
sitteli Toronton Laki ja psyki-
atria -symposiumissa pide-
tyssi esitelmissi: “Vaaralli-
sen yksilon kisite 1800-luvun
oikeuspsykiatriassa”. Voitaisiin
puhua rikosoikeuden dosto-
jevskilaisesta kddnteestd, jos-
sa “rikos ja rangaistus” -dis-
kurssissa keskeiseksi mielen-
kiinnon kohteeksi nousee
teon sijaan tekijin olemus,
Raskolnikovin psykologia. Ky-
se on siirtymistd aktuaalises-
ta teosta yksilossd asustavaan
mahdolliseen vaaraan, syylli-
sen sovittavasta rangaistuk-
sesta yhteiskunnan absoluut-
tiseen suojelemiseen. Rikok-
sesta siirrytdin rikoksen mah-
dollisuuteen, rikollisen kurin-
alaistamiseen ja tihin sisilty-
vin riskitekijan kontrollointiin.
Foucault’lle vaarana on, etti
lopulta laki puuttuu yksiloi-
hin puhtaasti sen pohjalta
minkilaisia he ovat, ennen
mitddn tekoja.

Sakari Hinninen Kkisitte-
lee kyseisen artikkelin poh-
jalta oikeudenkdyton muu-
tosta biovallassa, siirtymii
kosmista jirjestystd vastaan
suunnatuista teoista (paraati-
esimerkkeind majesteettirikos
ja isinmurha) ja timin jdrjes-
tyksen palauttavasta rituaali-
sesta rangaistuksesta yhteis-
kuntaa kohtaan kohdistuvan
vaaran eliminointiin. Vaaralli-
sen yksiloon liittyy tunnusta-
misen kautta toimivan tun-
nistamisen teema. Kysymyk-
seen “kuka olette?” ei riitd
vastaukseksi pelkki tunnus-
tus “olen rikoksen tekiji”,
silld tuomitessaan tekijin sen
mukaan minkilainen timi on

ihmiseni ja mahdollisena ku-
rinpitokoneiston  kohteena
vaaditaan tistd itsestddn tuo-
tettua puhetta. Hinninen yh-
distdd tunnistamisen ja timin
kautta muodostuvan identi-
teetin kysymyksen yleisesti
Foucault'n kysymykseen sii-
td, keitd me olemme ja miten
jAsennimme identiteettidmme
ulkoistamalla joitakin muita
ihmisid. Hinninen viittaa myos
oikeussaleissa tuotetun pu-
heen taustalla olevan hiljai-
suuden kuuntelemiseen nor-
malisoivan puheen peittimi-
en mahdollisten riitojen ja
kamppailujen esiin nostami-
sena ja huomauttaa Foucault'n
kiinnostuksesta plebeiji- ja
pilkkaviestod kohtaan. Ku-
ten edelli todettiin, Foucault'lle
rahvaan kisite on juuri paik-
ka artikuloimattomalle vasta-
rinnalle, nimi sille hiljaisuu-
delle, joka on hallinnan pu-
heen ldhde ja raja.
Koyhyyden hallinnoinnin
diskurssi oli yksi tapa tuottaa
puhetta tuosta hiljaisuudesta
ja antaa rahvaalle hallittavat
kasvot. Giovanna Procacci
esittid sosiologian synnyn
koyhyyden hallinnoinnin yh-
teydessd ja kisittelee yhteis-
kuntatieteitd tapana hallita
yhteiskunnallisia voimia ja ta-
pahtumia. Jacques Donzelot
analysoi sosiaalisen alueen
syntyd hallinnon alueena kuu-
luisassa teoksessaan Perhei-
den hallinnoinnista, ja myos
Procacci etsii niitd historialli-
sia tapahtumia ja ehtoja, jotka
tekivit yhteiskunnallisen ni-
kemyksen mahdolliseksi. Mi-
ten muotoutui prosessi, jota
Comte kutsui “yhteiskunnal-
lisen nikokulman yleispite-
viksi henkiseksi voimaksi?
Proccacilla yhteiskuntatiede
asettuu valtion ja talouden
konfliktin vilimaastoon, ja sen
syntymiseksi oli oltava on-
gelmien joukko ja kiytinto-
jen kenttd, joita vaihtoehtoi-

set oikeudelliset ja taloudelli-
set lihestymistavat eivit pys-
tyneet kisittelemiin. Yhteis-
kuntatieteet kehittivit alusta
asti tekniikoita, jotka sijoit-
tuivat suvereenin yksilon
oikeuksien ja taloudellisten
toimijoiden etujen vilimaas-
toon. Ne pyrkivit rakenta-
maan tieteellisid ratkaisuja
poliittisiin ongelmiin, joiden
edessi oikeus ja talous olivat
voimattomia. Yksi ndistd oli
koyhyys, ja yhteiskuntatietei-
den muotoutuminen liittyi l4-
heisesti vaurastuvan yhteis-
kunnan uuteen kisitykseen
koyhyyden hallinnan keinois-
ta.

Kovyhiit olivat Ranskan val-
lankumouksen jilkeen on-
gelma. Ancien regimessd hei-
din tilallaan olivat vailla oi-
keuksia olevat ja holhouksen
alle tuomitut kerjildiset. Mut-
ta vanhoja etuoikeuksia vas-
taan hyokinnyt vallankumo-
us oli tehnyt kaikista
luonnonoikeudellisesti tasa-
arvoisia. Myos koyhit olivat
kansalaisia, ja kuitenkin he
tekivit epitasa-arvoisuuden
nikyviksi. He olivat rikka-
ruoho  puhtaan  tasa-ar-
voisuuden pelikentilldi. Hei-
din tiytyi kuulua oikeuden
alueeseen, mutta samalla sii-
hen kuuluvina luopua koy-
hyydesti. Miten eliminoida
koyhyys ja liittdd koyhit yh-
teiskuntaan? Yksi vastaus oli
tyo, ja Procacci tarkastelee
etenkin vuoden 1848 vallan-
kumousta ja siind esitettyd
vaatimusta tydhon. Tyon tuli
toimia poliittisena ja oikeu-
dellisena ratkaisuna alempien
luokkien kdyhyysongelmaan.
Vaatimus esitettiin oikeuden
nimissi, vaikkei puhtaasti oi-
keudellinen diskurssi voinut
sitd ratkaista. Positiivista oi-
keutta ei voitu liittdd luon-
nollisiin oikeuksiin, ja val-
tion rooli positiivisten oike-
uksien turvaajana olisi taas

6C¢

VIATILLIET VI YrAT3ILL1S3

131

86/t



330

e ESITTELYJA JA ERITTELYJA

4798

T&E

tehnyt siitd taloudellisen toi-
mijan, jota taloudellinen libe-
ralismi vastusti. Filantropiaa
ratkaisuna korostava sosiaali-
talouden diskurssi syntyi ha-
lusta vilttdd sekd talouden
tekemistd syylliseksi koyhyy-
teen ettd valtion muodostu-
mista taloudelliseksi toimijaksi
vaatimuksissa valtion takaa-
masta oikeudesta tyohon.
Filantropiasta tuli tapa erot-
taa koyhyysongelma tyosti ja
taloudesta, erottaa taloudelli-
nen vapaus (yksilon etu) vel-
jeydestd (yleinen etu) ja teh-
di koyhyydestd yhteiskunnal-
linen ongelma sekid yleisen
moraalisen huolen ja avus-
tuksen kohde.

Sosiaalitalous teki kuiten-
kin koyhyydestid puhtaasti po-
liittisen kysymyksen ja uhka-
si my0s politisoida talouden.
Sosiaalitalouden kriitikoille ta-
loudellista tuotantoa ohjasi-
vat vakaat lait ja koyhyys oli
niiden muuttumattomien la-
kien seuraus, siti ei voitu
tdysin poistaa. Sen sijaan mo-
raalista koyhyyttd, kansalai-
sissa piilevdi laiskuutta, tuh-
laavaisuutta ja vastuuttomuutta
voitaisiin hoitaa tuottamalla
parempia vilineitd yksiloiden
yhteiskuntaan sopeuttamisek-
si. Sosiaalisen vastuun puute
synnytti sosiaalista koyhyyttd
ja titd hoitamaan voitaisiin
suunnata sosiaalitekniikoita.
Sosiologia tarjosi juuri juridi-
sen oikeuden ja taloudellisen
edun kisitteen antagonismin
ylittiviksi kolmanneksi ter-
miksi sosiaalisen velvollisuu-
den kisitteen, jonka tuli vah-
vistaa yhteiskunnan ytimeksi
asetettua sosiaalista sidosta
(lien social). Oikeudellisen
tasa-arvon ja taloudellisen va-
pauden lisiksi hallinnoinin
kohteeksi tuli vallankumouk-
sen kolmas termi: veljeys ja
solidaarisuus. Syntyi sosiaali-
sen vaiston loputon kasva-
tuskentti, jonka piti taata maal-

listuneen yhteiskunnan yhte-
niisyyden side ja siirtymi oi-
keuksien demokratiasta vel-
vollisuuksien demokratiaan.

Procaccin analysoidessa
yhteiskuntatieteiden syntyi
koyhyyden ongelman tieteel-
lisend ratkaisuna, Mitchell
Dean tekee vuorostaan suku-
selvitystd koyhyyden asemasta
liberalistisen hallinnon suku-
puussa. Dean korostaa, ettei
liberalistista hallinnoinnin ta-
paa tule sekoittaa liberalis-
miin tai liberalistiseen val-
tioon, vaan se viittaa hallitse-
misen (governance) tapaan,
joka suhtautuu kriittisesti ai-
kaisempaan paternalistiseen
ja pappisvaltaiseen herruu-
teen (rule) ja yrittdd asettaa
tille vallalle pidikkeitd vetoa-
malla henkilokohtaiseen tai
yksityiseen eliménpiiriin. Ky-
se on joukosta institutionaali-
sia ja hallinnollisia kidytinto-
jd, joilla pyritddn koordinoi-
maan valtion, hyvintekevii-
syyden, perheiden ja talou-
den eri toimintapiirejd tiet-
tyjen kiyttiytymismuotojen
edistimiseksi. Paradoksaali-
sesti sitd luonnehtiikin kyky
laajentaa miidrdysvaltaa aset-
tamalla rajoja valtion toimin-
nalle ja jakamalla vastuuta
ihmisten elannosta yksittidis-
ten toimijoiden, valtion ja
muiden instituutioiden kes-
ken. Deanin mukaan libera-
listisen hallinnointitavan muo-
dostuessa syntyi uusi hallin-
non ja tietdimyksen kohde,
koyhyys erotettuna koyhistd
(tai paremminkin kerjildisis-
td, irtolaisista jne.). Dean ver-
tailee vanhaa valtiomerkanti-
listista poliisijarjestyksen koy-
hien hallintaa uusiin libera-
listisiin koyhyyden hallinnoin-
nin taktiikoihin. Poliisijirjes-
tykselle ensisijainen kysymys
oli: “Mikd on kansakunnan
koyhien lukumidrd ja mistd
se muodostuu?” Ongelma esi-
tettiin kansallisen merkanti-

lismin diskurssille alisteise-
na, jossa kysymys oli vikirik-
kauden merkityksestd kansa-
kunnan varallisuuden ja suu-
ruuden takeena sekd irto-
laisuuden ja kerjildisten
asemasta yleistd jarjestystd hai-
ritsevind elementteind. Kiy-
tinnollinen tiedon muoto la-
jitteli koyhat liittden médritte-
lyihin toimenpidesuosituksen.
Tyotd tekeville (teollisuuskoy-
hilistd) oli annettava toitd,
tyotd tekemittomit (joutilaat
koyhidt) oli pakotettava toi-
hin ja tyohon kykenemitto-
mille oli annettava leipdi ja
avustuksia. Moderni kéyhyy-
den kisitys taas liittyy siirty-
miin, jossa Malthusin ja Ri-
cardon Kkautta perustavasta
niukkuudesta ja puutteesta
tuli luonnon keskeinen omi-
naisuus ja taloudellisen toi-
minnan perusta. Tamin niuk-
kuuden ulottaminen inhimil-
liseen yhteiso6n sai nimen
koyhyys. Koyhyys (niukkuus)
nousee koko taloudellisen dis-
kurssin keskioon, koyhyydes-
td tulee erityinen ihmisten
olemisen tapa, joka johtuu
ihmisen yleisestd olemisesta
vdestdn, ravinnon ja pidoman
biotalouden alaisena. Koéyhyy-
destd tulee itse asiassa vilttd-
miton tekijd ihmisen olemas-
saolossa. Samalla kéyhyyden
kisite irtoaa staattisesta koy-
hien luokittelujirjestelmisti ja
luo yksityiskohtaisemman ja
joustavamman luokittelujirjes-
telmin. Jos koyhyys on luon-
non niukkuuden auttamaton
laki ja jos bioekonominen
vélttimattomyys toteutuu, kun
subjektin ainoa omaisuus tyo-
voima vaihdetaan elimin pe-
rusedellytyksiin, niin sen yh-
teiskunnalliset kasvot, pau-
perismi (“koyhildisyys”) oli
timin lain rikkomista. Hal-
linnollinen rationalismi koh-
distui juuri pauperismiin, koy-
hyyden sosiaaliseen ilmene-
mismuotoon, tyon mahdol-



listaman omavastuun viddris-
tymddn, joka ei ollut tydon
(joka itsessddn perustuu luon-
non niukkuteen, koyhyyteen)
vastakohta vaan itseniisen tyo-
ldisen toteuttaman eldminta-
van vastakohta. Bentham pyrki
luokittelemaan tarkasti timidn
historiallista dynamiikkaa uh-
kaavan, koko tuottavan eli-
min ulkopuolelle jidvin ai-
neksen. Benthamin hallinnol-
linen mielikuvitus rakensi mitd
kattavimpia kartoituksia koy-
hyyden, tuon kaikkialta aina
ihmiskuntaa uhkaavan teki-
jan hallinnoimiseksi pystyen
kuitenkin sovittamaan nidma
totaaliset ohjelmansa samalla
liberalistisen taloustieteen va-
pauden periaatteisiin. Bentha-
min hallinnolliset utopiat ja
Malthusin abolitionismi, to-
taalinen hallinto ja antihallin-
to, biopoliittinen unelma ja
bioekonominen vilttimatto-
myys ovat Deanille liberalis-
tisen koyhyyden hallinnon
kaksi perusulottuvuuta, joi-
den vililld erilaiset konkreet-
tiset hallinnan tekniikat muo-
dostuivat. Liberalistisessa koy-
hyyden hallinnoinnissa polii-
sijirjestyksen patriarkaalisen
valtiotalouden mallin tilalle
tuli juridisesti spesifioitu yk-
sityisyys, joka rakentui mo-
raalin ja talouden kaksoisak-
selin ympirille. Moraali on
kuitenkin alistettu talouden
akselille ja tyonnetty koko-
naan henkilokohtaisen alu-
eelle. Deanin mukaan tirked
poliittinen kysymys ei niin-
kidin koske sitd, kuinka hy-
vinvointirakenne saadaan vas-
taamaan paremmin tiettyjd
eettisid periaatteita, vaan mei-
din tulisi kyseenalaistaa se
rationaalisuus, joka tekee jat-
kuvasti koyhyydestd viltti-
mittdmin osan eliminmuo-
toamme.

My®6s Miller ja Rose halua-
vat muistuttaa, ettei meidin
tulisi hyviksyi koyhyyttd yk-

sioikoisena ja vdistimittomai-
nd tosiasiana, vaan riippu-
matta siitd, mitd kidrsimyksen
raaka todellisuus ikind pitdi-
kin sisillddn, hallinnan koh-
teena koyhyys on elimellises-
ti sidoksissa tiedon, laskel-
moinnin ja hallinnan muotoi-
hin. Miller ja Rose kisittele-
vit kahta ajankohtaisempaa
koyhyyden hallinnan muo-
toa, hyvinvointijirjestelmii ja
sen kritiikkind syntynyttd uus-
liberalistista hallintorationaa-
lisuutta lihinnd englantilai-
sessa kontekstissa.
Hyvinvointijirjestelmin hal-
lintateknologian uutuus pe-
rustui sen pyrkimykseen kyt-
ked valtiokoneiston rahalliset
ja byrokraattiset voimavarat
yhteiskuntaelimin liberaalis-
demokraattiseen hallintaan.
Hyvinvointijirjestelmi on hal-
lintorationaalisuutta, joka jar-
jestiytyy yhteiskunnallisen ris-
kin ja vastuun vastavuoroi-
suuden kisitteiden ympirille
pyrkien yhdistimiddn jatku-
vasti ennaltaehkiisevii ja vas-
tavuoroista ulottuvuutta. So-
siaalivakuutus ja sosiaality®
ovat Englannissa olleet sen
kaksi padasiallista teknologi-
aa. Sosiaalivakuutus luo sopi-
muksellisen suhteen kansa-
laisen ja julkisen vallan vilil-
le ja sosiaality® asettaa erddn-
laisen valvomissuhteen asian-
tuntijan ja sellaisen yksilon
tai perheen vilille, joka ei
kykene lunastamaan “yhteis-
kuntasopimuksen” velvoittei-
ta. Taustalla toimii vastuullis-
tamisen etiikka. Valtio ottaa
vastuun kansalaisen tuntemas-
ta turvattomuudesta sairau-
den, saastaisuuden, tietimit-
tomyyden ja puutteen ongel-
mien edessi ja palkkaa asian-
tuntijoita hoitamaan nditd on-
gelmia. Vastikkeeksi kansa-
lainen kunnioittaa velvolli-
suuksia olla sddstiviinen, yrit-
telids ja vastuullinen. Timai
vastavuoroinen sosiaalinen

vastuu yhdistyy yhteiskunta-
suunnitteluun, jossa suunni-
tellun tuotannon, asumisen,
koulutuksen ja terveyden-
huollon tulisi nostaa kansa-
lainen poliittisten oikeuksien
subjektista lopulta sosiaalisil-
la oikeuksilla varustetuksi vas-
tuulliseksi yhteiskunnan
jiseneksi.

Jos liberalistinen hallinto-
rationaliteetti syntyi absoluut-
tisen valtion herruuden kri-
tiikkind, niin uusliberalisti-
nen diskurssi on muodostu-
nut hyvinvointivaltion kritiik-
kind. Niin se on voinut hyo-
dyntdii myos sellaisten ryh-
mien hyvinvointivaltiokritiik-
kid, jotka eivit vilttamittd
allekirjoittaisi uusliberalistis-
ta ohjelmaa (kuten kriittisen
sosiologian, feminismin ja va-
paan kansalaistoiminnan liik-
keet). Keskeisti on hyvin-
vointivaltioon sisdltyvin pro-
fessionalismin kritiikki seki
viite hyvinvointivaltion tuot-
tamasta riippuvuussuhteesta.
Uusliberalistinen hallintoratio-
naliteetti pyrkii riippumatto-
mien kansalaisten tuottami-
seen. Se nostaa yrittdjyyden
korkeimpaan asemaan ja sen
eettiset painotukset eivit liity
niinkdidn suunniteltuun hy-
viidn yhteiskuntaan vaan yrit-
tijyyteen liittyvddn taloudel-
liseen lupaukseen. Yksiloistd
on tultava oman itsensid yrit-
tdjid, ja tdmid autonomisointi
on sekd yksiloille ettd hallin-
non yksikoille suunnattu eet-
tinen ja taloudellinen ohje.
Uusliberalismi haluaa yksi-
tyistdd turvan kisitteen, joka
jokaisen kansalaisen on han-
kittava itselleen yksityisten
vakuutusten, terveyspalvelu-
jen tai asuntotuotannon kaut-
ta. Niissd turvan hankinta
voidaan liittdd markkinakil-
pailun kurin takaamaan talo-
udelliseen tehokkuuteen.

Uusliberalismi ei hylkdd
valtiota kokonaan vaan jattia

I1£€

VIATILLIET VI YrAT3ILL1S3

131

86/t



332

e ESITTELYJA JA ERITTELYJA

4798

T&E

tille tirkedn roolin kansa-
kunnan etujen puolustajana
ja sellaisen oikeusjirjestyk-
sen yllidpitdjanid, joka mah-
dollistaa taloudellisten ja so-
siaalisten suhteiden toimivuu-
den seki yleisen turvallisuu-
den takaamisen. Samoin uus-
liberalismi ei ole esittinyt vain
kaikkien hyvinvointijirjeste-
lyjen poistamista vaan on tar-
jonnut uutta, tehokkaampaa
sosiaalisen alueen hallinnoin-
titapaa. Tdssd hyvinvointijir-
jestelyn puutteet, kuten niu-
kat voimavarat, kiidnnetiin-
kin tulokselliseksi ihanteeksi.
Niukkuus itsessddn kiddnne-
tddn tehokkaammaksi toimin-
naksi ja uudeksi elinvoimak-
si. Hyvinvointivaltion “suve-
reenien” asiantuntijoiden val-
ta on alistettava taloudellisel-
le jarkiperdistimiselle ja kont-
rollille. Heisti on tehtivi
palveluammattilaisia. Juuri it-
sendisen budjetoinnin kautta
asiantuntijat saadaan toisaalta
yleiseen valvontaan sekd myos
toimimaan yhi enemmin it-
sendisind taloudellisesti vas-
tuullisina rationaalisina toi-
mijoina. Lidkdreistd ja opet-
tajista tehddin kustannus-
hyotykalkyylid jatkuvasti so-
veltavia toimijoita. Samoin yk-
siloiden eliminhallintaan on
taattava erddnlainen jatkuva
budjetointi sekd oman eli-
minsd hallinta. “Budjetoi tai
nide nilkdd” on uusliberalis-
min vastaus my6s koyhyyden
ongelmaan. Uusliberalismi ei
suinkaan ole hylinnyt vas-
tuuntuntoisuuden ja yhteis-
kunnallisen jirjestyksen tee-
maa. Ennemmin se uskoo,
ettd kansalaisista on tullut vas-
tuuntuntoisia ja ettd he kan-
nattavat yhteiskunnalisia ar-
voja henkilokohtaisten pyrki-
mystensd ja onnellisuutensa
takia eivitkd velvollisuudesta
tai pakosta. Kéyhyys ja muut
kuvaan sopimattomat yhteis-
kunnalliset ongelmat voidaan

hajottaa ihmisten luonteissa
piileviksi vaikeuksiksi, joiden
suhteen aineellisten voima-
varojen puute ndyttdytyy tois-
sijaisena. Kodittomuus, alko-
holismi, saamattomuus, huu-
meongelmat jne. madritellddn
marginaaliongelmiksi, jotka
ovat kylli yhteiskunnassa,
mutta eivit synny yhteiskun-
nasta vaan kertovat maail-
masta, jolta puuttuu vastuul-
lisuuden ja itsensd kehittimi-
sen hanke. Koyhiin on siten
juurrutettava se eettinen ja
kalkyloiva suhde omaan eli-
minsd, joka saisi heidit eh-
kidisemiin koyhyyttdin. Uu-
den rationalisuuden toiminta
perustuu eettiseen ihantee-
seen yritteliddstd, laskelmoi-
vasta ja omaa etuaan maksi-
moivasta yksilostid. Itse asias-
sa tdssd suhteessa uuslibera-
lismi on puhdasta oman eli-
min politiikkaa. Oman eli-
min hallinta pyritddn juurrut-
tamaan sisdistetyksi (taloudel-
lisen kalkyylin) herruudeksi.
Téssd suhteessa Foucault'n ky-
symys itsehallinnasta ja sen
erilaisista historiallisista muo-
dostumista osoittautuu jilleen
hedelmalliseksi tavaksi ana-
lysoida moderneja hallinnon
strategioita, joissa juuri sub-
jektien itsehallinnan teknii-
koiden osuus on keskeinen.
Foucault'n vaikutuksesta
lukuisilla eri aloilla lupaa to-
distaa myos Clare O’Farralin
toimittama valtava Foucault.
The Legacy -teos, joka koko-
aa Australiassa vuonna 1994
Surffaajien paratiisi -lomakes-
kuksessa nautintojen kiyttod
opetelleiden tutkijoiden kon-
ferenssipapereita. Teoksen si-
sillysluettelo jakautuu epii-
lyttivian lukuisten teemojen
alle: taide, arkkitehtuuri, filo-
sofia, lidketiede, terveys, fe-
minismi, psykoanalyysi, hal-
linto-oppi, kasvatus, ympi-
risto, julkissuhteet ja niin edel-
leen. Taiteen ja filosofian alta

16ytyy my6s kaksi suomalais-
ta akateemista lainelautaili-
jaa: Mika Ojakankaan artik-
keli “The Ethics of singularity
in an Era of Complete Nihi-
lism” ja Thomas Wallgrenin
“Art, Politics and the History
of Change”. Kirja loppuu hie-
man kyynisen omituiseen
O’Farrelin artikkeliin Fou-
caultn markkinoinnista! Tai
ollaksemme reilumpia O’Far-
relille, hinen kysymyksidin
ovat: mikd on intellektuaali-
sen tiedon ja sen markki-
noinnin suhde, tai miti ta-
pahtuu kun tekijistd tulee
tuotemerkki? Tuotemerkissi
tekijin kisitteen ongelmat
nousevat uudelleen esiin. On-
ko kukaan kiinnostunut tuo-
temerkin sisillostd vai riitti-
vitkd pelkit “oikeat” nimi-
laput?

Mutta miké oli tuotemerk-
ki Foucault'n perinto, ei aina-
kaan yksi suuri oppi vaan
kenties ainoastaan mahdolli-
suus ddrettomille diskurssil-
le, loputtomille kysymyksille
ilman institutionalisoitua al-
kua tai loppua. Kenties Sa-
muel Beckettin sanoilla il-
maistu kehotus, jonka kautta
Foucault mietti suhdettaan
Jean Hippolyteen asettues-
saan tdmdn paikalle College
de Francessa:

“Sinun tdytyy edetd, en voi
edetd, tulen etenemddn, si-
nun tdaytyy sanoa sanoja niin
kauan kuin niitd on, kunnes
ne loytdvdt minut, kunnes ne
sanovat minut, outo kipu,
outo synti, sinun tdytyy ede-
td, kenties se on jo tehty,
kenties minut on jo sanottu,
kenties he ovat kantaneet mi-
nut tarinani kynnykselle, oven
eteen, joka avautuu tarinaa-
ni, se ylldttdisi minut, jos se
aukenee.”

Markku Koivusalo



viitteet

1. Ks. Foucault, Michel, “Qu’est-

ce qu'un auteur”. Teoksessa
Foucault: Dits et Ecrits 1. Gal-
limard 1994.

Heidegger korosti direllisyy-
den perustavaa ja positiivista
roolia Kantin pyrkimyksessi
asettaa ontologian perusta
Puhtaan jdrjen Rritiikissd. Sa-
moin Heidegger pyrki irrot-
tamaan ddrellisyyden kysy-
myksen antropologiasta. “Alku-
perdisempdi kuin ihminen on
adrellisyys hinessi [...], jos ih-
minen on ihminen ainoastaan
Daseinin hidnessd olemisen
perustalta, silloin periaattees-
sa kysymys siitd, mikd on ih-
mistd alkuperiisempii, ei voi
olla antropologinen. Kaikki
antropologia, jopa filosofinen,
on aina jo olettanut ihmisen
olevan ihminen.” Heidegger:
Kant and the Problem of
Metaphysics. Indiana Univer-
sity Press 1990, s. 156.

Michel Haar opettaa filosofiaa
ja estetiikkaa Pariisin yliopisto
XlI:ssa ja on kirjoittanut feno-
menologiasta sekid erityisesti
Heideggerista ja Nietzschestd
mm. Heidegger et I'essence de
l'homme. Millon 1990; Nietz-
sche et la métaphysique. Gal-
limard 1993. Dreyfus, joka on
kirjoittanut Heideggerista, on
toinen tekijd kenties eniten
luetussa Foucault-kommen-
taarissa Michel Foucault:
Beyond Structualism and
Hermeneutics. Chigaco Uni-
versity Press 1980.
“Ainoastaan niin [timin a
priorin paljastamisen kautta]
voi olla a priori tiedettd, joka
ylittdd kaikki historialliset fak-
tisiteetit. Ainoastaan tille fun-
damentille perustuu tutkimuk-
sen varmistettu kyky palata ta-
kaisin ajallisesti tyhjentyvisti
itsestddnselvyyksistd alkupe-
riisiin itsestddnselvyyksiin.”
Husserl, Edmund: Origin of
geometry. Teoksessa The Crisis
of European Sciences. North-
western University Press 1970,
s. 377.

Hussertlille jokainen faktuaali-
nen historia joutuu olettamaan
historiallisuuden a priori uni-

versaaliuden: “Jokainen (pel-
kistddn) faktoihin kiinnittyva
historia jad kisittimittomiksi,
koska vetiessiin johtopditok-
sensd pelkdstddn naiivisti ja
yksinkertaisesti faktoista, se ei
koskaan tematisoi sitd yleistd
merkityksen perustaa, jolla
kaikki tillaiset johtopitokset
lepddvit. Se ei ole koskaan
tutkinut sille ominaista suun-
natonta rakenteellista a prioria.
Ainoastaan paljastamalla ole-
muksellisesti yleisen raken-
teen, joka lepdd nykyisyydes-
simme ja siten jokaisessa men-
neessi tai tulevassa historialli-
sessa nykyisyydessd sellaise-
naan, ja totaalisuudessaan, ai-
noastaan paljastamalla konk-
reettisen, historiallisen ajan,
jossa me elimme, jossa mei-
din koko ihmiskuntamme eldi
suhteessa sen totaaliseen ja
olemukselliseen rakenteeseen
— ainoastaan timi paljastami-
nen voi mahdollistaa historial-
lisen tutkimuksen, joka on to-
della ymmirtivid, nikemyk-
sellistd ja aidosti tieteellisti.
Tami on konkreettinen, histo-
riallinen a priori, joka sisdltdd
kaiken, mikid on olemassa his-
toriallisena tulemisena ja tul-
tuaan tai olleessaan olemassa
olemuksellisesti traditiona ja
perinténi.” Husserl, emt., s.
371.

Foucault, Michel: The Archaeo-
logy of Knowledge. Tavistock
1972,s.127.

“Mikddn ei siten voisi olla
herttaisempaa, tai epitarkem-
paa, kuin kisittdd timd histori-
allinen a priori formaaliksi a
prioriksi, joka on myOs varus-
tettu historialla: suuri, liikku-
maton, tyhja hahmo, joka erdi-
nd pdivini tunkeutui ajan pin-
nalle ja harjoitti ihmisten ajat-
telun yli tyranniaa, jolta yksi-
kddn ei voinut paeta ja joka
sitten yhtikkid katosi tdysin
odottomattomasti, taysin odot-
tamattoman pimennyksen lail-
la: transsendentaalin rytmitys,
jaksottaisten muotojen leikki.”
Foucault, emt., s. 128.
Foucault, Michel: “Les prob-
lemes de la culture.” Dits et
écrits I1. Gallimard, s. 373.
Vuoden 1975-76 luennot ovat
ilmestyneet aikaisemmin myos

10.

1

—_

12.

13.

14.

15.

16.

17.

Italiaksi: Difendere la societa.
Ponte alle Grazie, 1990.

Ks. Dumézil Georges: Mitra—
Varuna. An Essay on two
Indo-European Re-
presentations of Sovereignty.
Zone Books 1988: “Toiseen
(Varuna jne.) kuuluu se mika
on inspiroitunutta, ennakoi-
matonta, raivokasta, pikaista,
maagista, kauheaa, pimeii,
vaativaa, totalitaarista, inuior,
jne.; kun taas toiseen (Mitra
jne.) kuuluu se miki on sdin-
nollistettyid, eksaktia, majes-
teetillista, hidasta, oikeudel-
lista, hyvintahtoista, valoisaa,
liberaalia, jakavaa, seniorjne.”
(S.177)

.Pasquino, Pasquale: “Political

theory of war and peace”.
Economy and Society 1/1993.
“Samat henkil6t voisivat siis
olla sotilaita, maanviljelijoitd ja
kisityoldisid ja jopa neuvos-
ton jisenid ja tuomareita. [...]
Saman on kuitenkin mahdo-
tonta olla koyhi ja rikas. Siksi
juuri rikkaat ja koyhat naytti-
vit olevan valtion tirkeimmit
osat. Koska rikkaita on useim-
miten vihin ja koyhid paljon,
valtion osista juuri nimi vai-
kuttavat vastakohtaisilta.
Valtiomuodotkin on muodos-
tettu jommankumman ylival-
lan mukaisiksi.” Aristoteles: Po-
litiikka IV, 1291b.

“Kaikissa kaupungeissa on
niet kaksi puoluetta, jotka joh-
tuvat siiti, etti rahvas ei tahdo
olla ylhdison komennon ja sor-
ron alaisena, ja ylhiiset taas
puolestaan tahtovat vallita ja
sortaa rahvasta.” Machiavelli:
Ruhtinas 1993, s. 60.
Rahvaasta Foucault'lla ks. myos
Ojakangas: “Suvereeni ja Rah-
vas. Carl Schmitt kohtaa Michel
Foucault'n”. Teoksessa Politiik-
ka pois paikoiltaan.  Sakari
Hinnisen 50-vuotisjuhlakirja.
Jyviskylin yliopiston valtio-
opin laitoksen julkaisuja, 1998.

Himmelfarb, G.: The Idea of

Poverty: England in the Early
Industrial Age. Alfred a Knopf
1984.

Dean, Mitchell: 7The Constitu-
tion of Powerty. London. 1991.
The Emergence of probability.
Cambridge University Press
1975; The Taming of the

233

VIATILLIET VI YrAT3ILL1S3

131

86/t



