JUKkA GRONOW

“IN FOOD WE DO NOT TRUST”
KULUTUKSEN VAARAT JA RISKIT

Monet ruokaa ja syomista tutkivat tutkijat
ovat sitd mieltd, ettd ruokaa koskevat huo-
let ja pelot ovat tavallisia nyky-yhteiskun-
nissa. Jotkut ovat jopa esittédneet, etta yh-
teiskunnassamme vallitsee perustavanlaa-
tuinen syotavaa ruokaa koskeva epéluotta-
mus. Toisaalta (kuten mm. Ann-Mari Sel-
lerberg (1991) on huomattanut), sellainen
yhteiskunta, joka ei lainkaan luottaisi ruo-
kaansa ja jossa ei vallitsisi mitdan selkeita
sdantoja tai ohjeita sen suhteen, mita ruo-
kaa sopii sydda ja mita ei, ei voisi ‘sailya
hengissad’ kovinkaan kauaa.

Varhaisemmat ruokahuolet koskivat
usein sen niukkuutta, pilaantumista tai
vaarentamistd. (Nama huolet olivat osaltaan
synnyttamassa varhaista osuustoiminta-
liikettd niin Englannissa kuin muuallakin.)
Niiden sijaan on nykyisin tullut uusia huo-
lia tai jopa pelkoja. (En nyt kasittele lain-
kaan syomishairiditd, lihavuutta tai lai-
huutta, jotka ovat hieman erityyppisig, vaik-
kakin todella laajalle levinneitd murheita.)
Aiemmat huolet koskivat toistuvien kato-
vuosien mukanaan tuomaa nélkaa, luon-
non mikro-organismien tai myrkkyjen ai-
heuttamaa ruuan pilaantumista tai ruoan
pilaantumista sen takia, etta joku oli tarvellyt
sitd pahantahtoisesti ja tarkoituksellisesti

ajaessaan itsekkaasti omaa etuaan. Uudet
huolenaiheet liittyvat usein sen sijaan sii-
hen, ettd ruoka-aineita on kasitelty — usein
hyvaa tarkoittaen — tieteellisesti koetelluilla
ja perustelluilla menetelmilla. Vihannesten
ja hedelmien sateilyttaminen, karjan ja kas-
vien geenimanipulaatio tai erilaisten lisa-
aineiden kaytto ruoka-aineiden sailyvyyden
parantamiseksi ovat tyypillisia esimerkkeja
naistd uusista huolenaiheista. Monet pel-
kaavat, ettd ruoan teollinen ja tieteellinen
manipulointi (kuten sanottu mita jaloimpia
tarkoitusperia ajatellen) voi johtaa sellaisiin
seurauksiin, joita ei voida lainkaan enna-
koida ja hallita. Tilannetta ei valttamatta
paranna monien ravitsemustieteilijoiden
vakuuttelu siita, ettd todennakoisesti syom-
me nyKyisin parempaa, tuoreempaa ja mo-
nipuolisempaa ruokaa kuin yksikaan toi-
nen sukupolvi ihmiskunnan historiassa.
Monien mielta kalvaa sittenkin epaéilys: en-
tdpa jos sittenkin joskus tulevaisuudessa
paljastuu, ettd taméa tai tuo ruoka-aine
aiheuttaakin sydpaa tai vaikkapa sydan-
tauteja?

Yksittaisen kuluttajan ei ole mitenkaan
kaytanndssd mahdollista arvioida naita ny-
kyisen ruoan syénnin mahdollisia tulevia
seurauksia. Ne ilmenevat usein — péinvas-


https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg

I N FOOD WE DO NOT TRUST

T&E 1/98

toin kuin nalka tai myrkytysoireet — vasta
tietyn ruoka-aineen pitkan ja toistuvan kay-
ton seurauksena. Naitd vaaroja ei voi haistaa
tai maistaa eivatka ne ole silmin nahtévissa.
Koska kuluttajan ei ole mahdollista itse tie-
td44 mika on turvallista, mika ei, hdnen on
vain luottaminen asiantuntijan sanaan. Asi-
antuntijat taas ovat monesti eri mielta, ja
kuluttajilla on monesti hyva syy suhtautua
heidan todistukseensa epéillen. Ekspertit
kun ovat joskus olleet taipuvaisia vahét-
teleméén vaaroja niiden jo ilmaannuttuakin,
tai ainakin he ovat hyvin varovaisia julkisis-
sa kannanotoissaan. Nain kavi esimerkiksi
runsas vuosikymmen sitten siipikarjan ja
munien salmonellatartunnan suhteen Bri-
tanniassa. ‘Hullun lehmén tauti’ on hyva
uudempi esimerkki. Tuottajat ja asiantunti-
jat ovat vakuutelleet ruoka-aineiden turval-
lisuutta senkin jalkeen, kun julkinen ‘hély-
tys’ on annettu.

Vanhat uhkat olivat periaatteessa aina
lasné nekin, mutta niiden arvioimisessa saat-
toi useimmiten luottaa omaan arvostelu-
kykyynsa ja aisteihinsa. Tai niista ei tarvin-
nut valittd& ennen kuin jotakin oli jo tapah-
tunut — sen jalkeen kun ihmiset olivat sai-
rastuneet tai kuolleet. Toki vanhassakin
maailmassa saattoi olla ‘ymparistduhkia tai
-myrkkyja’ kuten vaikkapa Rooman vesi-
johtojen lyijy, mutta ne on voitu tiedostaa
vasta modernin tieteen avulla. Uudet huo-
let ovat toisella tavoin lasné kaiken aikaa.
Monilla on tunne, ettei koskaan voi sitten-
k&an olla aivan varma....

RUOKAKULTTUURIN
‘DETRADITIONAALISTUMINEN’

Sosiologit nayttavat olevan varsin hyvin sel-
villd tdman uudenlaisen epaluottamuksen
syistd. Heidan kasityksensa mukaan kyse
on detraditionaalistumisesta. Aiemmin ruo-
kakulttuurit olivat varsin pysyvia ja muuttu-
mattomia, uutuudet olivat harvinaisia. Ny-
kyisin kaikki muuttuu nopeasti: uusia ma-
kuja ja ruokia on tarjolla lahes péivittéin.
Sama koskee my6s ruokailutapoja ja tieta-
mystd, jotka aiemmin muuttuivat nekin vain

verkkaisesti. Varhaisemmat ruokakulttuurit
rajoittivat varsin tehokkaasti niiden vaihto-
ehtojen maarag, jotka ‘kuluttajilla’ olivat va-
littavina (esim. Lansi-Suomessa ei syoty lain-
kaan sienid). Nyky-yksild voi periaatteessa
melko vapaasti koota paivittaisen ruokava-
lionsa laajasta valikoimasta, joka lisaksi
muuttuu kaiken aikaa (ks. Beardsworth ja
Keil 1997, 151-152). Taman seurauksena
— nain monet tutkijat ajattelevat — kuluttaja
jda enemman tai vihemméan oman onnen-
sa — tai ehka paremminkin oman makunsa
ja kukkaronsa — varaan valitessaan sy6ta-
vansa.

Pelkoja kasiteltiin aiemmin rituaalein ja
magian avulla, mutta mika nykyisin pitaa
yll& ‘luottamusta ruokaan’, kysyvét Beards-
worth ja Keil (emt.), ja mika auttaa meita
orientoitumaan modernin ruokakulttuurin
hammentdvassd mailmassa? Claude Fisch-
lerin (1990) diagnoosi ‘gastroanomiasta’,
sydmisen normittomuudesta, josta hanen
kasityksend mukaan nyky-yhteiskunnat kéar-
sivét, ei lopultakaan ole kovin vakuuttava.
Vaikka ruokapelot ja -huolet askarrutta-
vatkin ihmisten mielid, useimmat pystyvét
aivan ilmeisesti suoriutumaan paivittaisista
ruokaostoksistaan ja ruokailustaan varsin
tyydyttavasti. Ajatus siitd, ettd nykyinen
ruokakulttuuri olisi l&hes taysin avoin ja
muokattavissa, ei ehka lopulta kerro kovin
paljon arkipaivan elinolosuhteista nyky-yh-
teiskunnassa. Tass& mielessd Alan Warden
(1997, 57-74) analyysi uutuuksien ja perin-
teiden merkityksestad ja ‘rauhanomaisesta
rinnakkainelosta’ brittiyhteiskunnassa on
kiinnostava. Uutuuksien merkitysta liioitel-
laan usein. Vanhojen tapojen rinnalle voi
syntyd myods uusia tapoja, tottumuksia ja
sdantoja, jotka ohjaavat yksilon kayttayty-
mistd. Monet ruokailevat paivittdin varsin
rutiininomaisesti sen kummemmin mureh-
timatta, ja useimmilla on vahvoja jo lap-
suudessa hankittuja makumieltymyksia
tai vahvoja inhon kohteita. On lopultakin
tutkimuksen asia selvittda téllaisten eri-
laisten kaytanttjen olemassaolo, laajuus ja
merkitys.

Vaikka omaksuisimmekin tdméan taydel-



lista ‘gastroanomiaa’ lievemman diagnoosin
nykykultuurista, saattaa jonkinlainen ham-
mennys kuitenkin olla osuva luonnehdinta
sille tilalle, jossa moderni yksil® elad. Joka
tapauksessa on paljon sellaista uutta, en-
nen kokematonta ja luokittelematonta, jo-
hon taytyy ottaa kantaa — ainakin ajoittain.

Erds mahdollinen reagointitapa on ryh-
tya tietoisen refleksiiviseksi (mika sinansa
sisaltda paradoksin) traditionalistiksi tai
‘habiatualistiksi’, toisin sanoen pitaytya
itsepintaisesti péivittéisiin rutiineihin anta-
matta uusien mahdollisuuksien liiaksi as-
karruttaa mielta. Tallaisessakin tapaukses-
sa saavutettu varmuus voi osoittautua pe-
tolliseksi tai kadota jonkin uuden ja odotta-
mattoman uhkan tai haasteen edessa. Ta-
man lisdksi on olemassa ainakin kolme
mahdollista suhtautumistapaa. Ensinnakin,
paradoksaalisesti, julkisten ruokapelkojen
tai -kammojen esiintyminen voi stabiloida
ruokakulttuuria. Toiseksi, moderni kulutta-
ja voi ryhtya ‘fundamentalistiksi’. Kolman-
neksi on olemassa mahdollisuus, ettd ihmi-
set oppisivat vahitellen sietiméaén moder-
nin elaman epavarmuutta ja sopeutuisivat
uudenlaisen eléman vaatimuksiin turvautu-
matta mihink&an varmaan ja pysyvaan. Ky-
symys pelkistyy siihen, onko mahdollista
kehittda sellaista modernia yksildllisyytta,
jota leimaa suvaitsevaisuus ja pysyvan epa-
varmuuden sietokyky.

MODERNIT RUOKAPELOT MUOTINA

Kuten olen pyrkinyt osoittamaan seikkape-
raisemmin toisaalla (ks. Gronow 1997, 127-
30), modernit ruokapelot muistuttavat muo-
teja monessa suhteessa. Jokainen huoli
esiintyy aina jonakin aivan uutena, aivan
kuin se keksittéisiin vasta nyt ensimmaista
kertaa. Se puhkeaa usein yhta &kkid kuin
katoaakin julkisuudesta. Huomio kiinnittyy
aina vain yhteen yksittdiseen asiaan eika
seuraavaksi huomion kohteeksi tulevalla
asialla ole vélttdméattd mitdén tekemisté
edellisen kanssa. Edellisen perusteella ei
voida ennustaa, mikd seuraavaksi joutuu
julkisen huomion kohteeksi. Periaatteessa

mik& tahansa voi huolestuttaa tai pelottaa
ja kehittyd ‘suotuisien olosuhteiden valli-
tessa’ kansalliseksi tai kansainvéliseksi ruo-
kapaniikiksi. Téallaiset ruokapelot muistut-
tavat muita moraalisia paniikkeja syklisyy-
dessaéan (ks. Beardsworth & Keil 1997, 164-
165 ja Cohen 1971): ne syntyvat ja kuolevat
joukkotiedotuksen avulla ja sen vahvista-
mina.

Valitsemalla huomion kohteeksi aina
yhden asian kerrallaan, on se sitten ‘hullun
lehmén tauti’, kananmunien salmonella tai
A-vitamiinin yliannostus sianmaksassa,
nama ruokapelot auttavat vakiinnuttamaan
ruokakulttuuriamme samalla tavoin kuin
muodit yleensékin. Ne valitsevat kaikkien
mahdollisten joukosta yhden kohteen ja
suuntaavat huomiomme siihen. Riitta, etté
olemme huolissamme tastd vaihtoehdosta
ja valtamme sitd; kaikki muu on turvallisia
— ainakin toistaiseksi, kunnes seuraava pa-
niikki puhkeaa. Tallaisina ruokapelot ja
-paniikit toimivat negatiivisen muodin ta-
voin; ne eivét sano mikd on ehdottomasti
in, vaan mik& on ehdottomasti out. Ne ovat
yhteisesti jaettuja kayttdytymisstandardeja,
jotka eivét ole pysyvia kuten traditiot vaan
alati muuttuvia ja ohimenevia. Téllaisinakin
niilld on vakauttava vaikutus kulttuuriin
— ainakin niin kauan kuin ne eivét uhkaa
perustavanlaatuisimpia ja tarkeimpiéd ruo-
ka-aineitamme tai koko ‘ruokalistaamme’ —
kuten on uhannut kdyda hullun lehman
taudin ansiosta englantilaisten perinteiselle
roast beefille. Eriasteinen vegetarismi on
Britanniassa viime aikoina nopeasti liséén-

tynyt.
UUSI FUNDAMENTALISMI

Toinen vaihtoehto reagoida modernin ruo-
kakulttuurin ambivalenttisuuteen on luoda
itselleen uusi ‘jumala’ eli joukko selkeitd,
yksinkertaisia ja ehdottomia saantdja, joita
voi yksiselitteisesti soveltaa kaikissa ruoan
valintaa koskevissa hammentévissékin ti-
lanteissa. Nama kriteerit voivat aivan yhta
hyvin perustua moderniin tieteeseen kuin
mille tahansa muunlaisellekin kognitiivisel-

1sndl ION Od 3IM dOOd N |

86 /T 3A%®L



I N FOOD WE DO NOT TRUST

T&E 1/98

le uskomusjarjestelmalle. Kaikki sellaiset
normatiiviset dieettiohjelmat, kuten periaat-
tellinen vegetarismi tai veganismi, ovat hy-
via esimerkkeja tallaisista strategioista: ne
tarjoavat yksil6lle selkedn normin, jota han
voi soveltaa kaikissa valintatilanteissa ja joka
rajoittaa dramaattisesti kaikkien mahdollis-
ten vaihtoehtojen méaaraa. ‘Ruokamarkki-
noilla’ on monia muitakin vastaavanlaisia
oppeja, joita tieteelliset tai paremminkin
pseudotieteelliset uskomusjarjestelmét au-
liisti tarjoavat. Voi esimerkiksi valita vain
‘luonnollisia’ ruoka-aineita teollisesti valmis-
tettujen sijaan tai valttdd kokonaan joitakin
ruoanvalmistusmenetelmid, kuten vaikka-
pa kaikenlaista ruoka-aineiden kuumenta-
mista ja niin edelleen.

Moderni luonnontiede voi aivan yhta
hyvin toimia téllaisten ohjenuorien lahtee-
na — niin se usein toimiikin esimerkiksi sil-
loin, kun ihmiset ovat hanakoita ostamaan
ja nauttimaan kaikkia mahdollisia hiljattain
keksittyja ndkymattdmia ja mauttomia ruo-
an mikroainesosia, tai kun he pyrkivat kai-
kin keinoin valttamaan kaikkia sy®paan
mahdollisesti altistavia ruoka-aineita tai ruo-
an valmistustapoja tai vaikkapa niita ruoka-
aineita, jotka oletettavasti lisaavat veren
kolesterolia.

Modernin ladketieteen tarjoamiin ohjei-
siin liittyy kuitenkin eréitd ongelmia. Ne
ovat joko liian yleisia — useimmat ruoka-
valiot ovat tarpeeksi hyvia — tai liian erityi-
sid, spesifejg, kiinnittdessaan huomiota kul-
loinkin vain johonkin yksittdiseen ruoan
ainesosaan. Kaiken lisaksi ainakin maalli-
kolle syntyy helposti vaikutelma, etta ‘tie-
teen’ ohjeet ovat yhta vaihtuvia ja epa-
vakaita kuin muoditkin. Niiden turvin on
vaikea luoda itselleen selkeit& syémisté oh-
jaavia periaatteita. Mutta onneksi markki-
noilla on kaikenlaisia auliisti apuaan tarjoa-
via ja kilpailevia laakinnéllisia koulukuntia
seleenin kaltaisten ihmeaineiden propa-
goijista muinaisten roomalaisten viini ja
oliivi -dieetin suosittelijoihin.

Kiinnittdessadn huomiota — usein vain
yhteen — periaatteeseen tai kriteeriin tallai-
set opit ovat itse asiassa erdanlaisia positii-

visia ruokapelkoja ja ne muistuttavat siten
muoteja. Mutta muuttuessaan sosiaaliseksi
lilkkeeksi tallaisten dieettien propagoijat ja
kannattajat ovat lahempéana uskonnollista
fundamentalismia (vrt. Riesebrodt 1990).

MODERNI SIETOKYKYINEN YKSILO

Kaksi edelld luonnehdittua reagointitapaa
on mielestani helppo paikantaa nykyisessa
ruoka- ja terveyskeskustelussa. On kuiten-
kin olemassa kolmaskin tapa, joka empiiri-
seltd yleisyydeltdan saattaa hyvinkin ylittaa
edelliset, vaikka onkin vihemman huomio-
ta herattdva. On nimittéin olemassa vaihto-
ehto, joka ei perustu selkeiden ja varmojen
ohjenuorien kaipuuseen, muttei mydskaan
ole helposti viimeisimpien muotihullutus-
ten viekoiteltavissa, olivatpa ne sitten posi-
tilvisia tai negatiivisia. Tallaisen vaihtoeh-
don ‘valinneen’ yksilén ruokailutavat nou-
dattavat normaalisti joitakin rutiineita ollen
samaan aikaan avoimia kokeiluille ja muu-
tokselle. Muutoksia ei seuraa huoli tai pel-
ko uudesta ja tuntemattomasta. Tallaisen
vaihtoehdon uskottavuus riippuu siita, onko
nyt syntyméassa ja varttumassa sellainen
modernien yksiléiden sukupolvi, jotka sei-
sovat omilla jaloillaan nojaamatta mihin-
kaan fundamentalistisiin perustuksiin ja jot-
ka kykenevat myds sdilyttaméan oman
paansa kollektiivisten pelkojen, paniikkien
tai houkutusten edessa.

Vuosisadan vaihteen sosiologi ja muo-
din teoreetikko Georg Simmel (1987) vara-
si téllaisen vahvan yksilollisyyden mahdol-
lisuuden — Nietzsched mukaillen — vain
poikkeusihmisille, suurille taiteilijoille ja
neroille kuten Rembrandtille tai Goethelle.
Vain heill& oli Simmelin mielest& ‘oma yksi-
I6llinen lakinsa’, yksildllinen eldméantapan-
sa, joka oli vain heille ominainen. Meille
tavallisille kuolevaisille Simmel varasi vaa-
timattomamman vaihtoehdon, tyylittelyn
(ks. Noro 1991). Se tarjosi hanen mieles-
t4&n ainakin véliaikaisen ratkaisun tai suo-
jan modernin kulttuurin ongelmaan, ambi-
valenssiin. Sen mukaan me kukin (kaikki
modernin keskiluokan jasenet) voimme



kehittdd oman elaméantyylimme, kuten vaik-
kapa oman ruokalistamme ja syomistyylin.
Tama tyyli on seké yksilollinen, vain meille
ominainen, ettd muiden jakama, yhtei-
s6llinen. Kukaan muu ei valttamatta pida
kaikesta siitd mistd mina pidén, mutta ma-
kuni on silti ainakin osittain muiden kanssa
yhteinen. Joiltakin osin jaan makuni jonkin
ihmisryhman kanssa, toisilta osin taas mui-
den ryhmien kanssa.

RISKI JA VAARA

Olen edella tyypitellyt karkeasti erilaisia
vaihtoehtoisia reagointitapoja, joilla yksilot
reagoivat moderniin ruokakulttuuriin sisal-
tyviin vaaroihin tai koettuihin riskeihin. Eras
tapa ilmaista asia on, ettd modernin yksilén
on kehitettava riskien sietokykyaan.

Péinvastoin kuin Anthony Giddens
(1990) ja Ulrich Beck (1986, riskiyhteis-
kunta-kasitteen isd), Niklas Luhmann (1990)
korostaa sitd, ettd on térkeda erottaa riskit
vaaroista. Riski on jotakin sellaista joka
tietoisesti otetaan.* Malliesimerkki tallaises-
ta riskinottokyvysta on uhkapeli, kuten
vaikkapa lotto, jossa otamme riskin havita
rahaa voittaaksemme enemmaén rahaa.
Tamén riskin suuruus voidaan arvioida ra-
tionaalisesti ja laskea tilastollisesti. Muukin
sosiaalinen toiminta muistuttaa joissakin
tapauksissa todellakin téllaista riskinottoa.
On esimerkiksi olemassa sosiaalisia insti-
tuutioita ja organisaatioita, jotka mahdollis-
tavat riskien jakamisen (esim. vakuutus-
laitos).

Vaara kohtaa meitéd riippumatta aikai-
semmasta tietoisesta toiminnastamme tai
valinnoistamme. Sekin voi pahimmassa ta-
pauksessa johtaa tuhoon. Jalkikateen on to-
sin usein mahdollista todeta, ettd vaara olisi
voitu valttdd toimimalla toisin, mutta todel-
lisuudessa tuo mahdollisuus ei ollut lain-
kaan harkinnan kohteena.

Laivan omistaja, joka lahettda laivansa
merelle tietéen, ettd se voi upota myrskyssa
tai joutua merirosvojen haltuun ottaa riskin.
(Vakuutusyhtidt syntyivat juuri tallaisista
‘merivakuutuksista’.) Poliittiset paatdksen-

tekijat, jotka insinddrien ja tiedemiesten
avustuksella paattavat rakentaa ydinvoima-
lan tietden, ettd on olemassa vaara — ol-
koonkin se hédviavan pieni — ettd se rajah-
taa, ottavat myds riskin. Sen sijaan kaikki
tuon ydinvoimalan laheisyydessa tai riski-
etdisyydella siitd elavat ihmiset (tai kaikki
maailman ihmiset?), joilta ei koskaan ole
kysytty haluavatko he sita ja joilla ei kysyt-
tdessakaan ole juuri muuta vaihtoehtoa kuin
jatkaa elamaansa entiseen tapaan, elavat
sen sijaan jatkuvassa vaarassa. He eivét ole
riskeeranneet omaa elamaansa ja terveyt-
tdan. Samalla tavalla ihmiset, jotka elavét
maanjaristyksille alttiilla alueilla, ovat ai-
naisessa vaarassa, mutta vain silloin, kun
he ovat tietoisia vaarasta ja kun heille on
tarjolla muita turvallisempia asumisvaihto-
ehtoja ja he siitd huolimatta haluavat asua
entiselld kotiseudullaan, heidén voidaan
sanoa ottavan maanjaristyksen riskin. Riski-
yhteiskunnan (vrt. Beck) sijaan olisi siten
itse asiassa osuvampaa puhua ‘vaarayhteis-
kunnasta’.

Vaikka riskien ja vaarojen, samoin kuin
vastuunkantajien ja uhrien, erottaminen
onkin tarkeda, nyky-yhteiskunnan luon-
nehtiminen riskiyhteiskunnaksi on kuiten-
kin eraassa mielessa oikeutettua ja ha-
vainnollista. Luhmannin (1997) tavoin voim-
me todeta, etté riskiyhteiskunnassa ei oike-
astaan ole kyse siita, ettd nykyinen yhteis-
kunta on yha riippuvaisempi teknologias-
ta, jonka kayttdéon liittyy aina riskeja. Pa-
remminkin kyse on siita, etta tulevaisuus
riippuu kaikissa oleellisissa suhteissa ny-
kyisyydessa tehtavistd paatoksistd, mutta
tulevaisuus ei silti ole ennustettavissa eika
tiedettavissa. “Riski olisi talléin (hyva) tun-
nus sellaisen systeemin tai jarjestelman
itsekuvaukselle, joka rajoittaa paatoksillaan
tulevaisuuden vaihtoehtoja, muttei kykene
paattamaan omaa tulevaisuuttaan” (Luh-
mann 1997, 1093). Tassa mielessd ruoan
teknologisen manipuloinnin ja séantelyn li-
saantyminen on hyva esimerkki riskiyhteis-
kunnan ongelmista.

Traditionaaliset ruokaan liittyvét uhat,
kuten myrkyttaminen ja pilaantuminen oli-

1sndl ION Od 3IM dOOd N |

86 /T 3A%®L



vat sy6jan vaaroja. Tassé mielessa modernit
huolet ja uhkat ovat erilaisia. Ne ovat ruoan
tai ruoka-aineiden tieteellisesti perustellun
—teknologisen - tuotantoprosessin tarkoit-
tamattomia ja ennustamattomia seurauksia.
Ruoan tuottajat ottavat riskeja, joiden suu-
ruus voidaan usein jopa arvioida. Savuk-
keet ovat klassinen tapaus: kuten jokaises-
ta savukeaskista voi lukea, savukkeiden
polttamiseen liittyy syovan riski, jonka to-
dennékoisyys voidaan jopa melko luo-
tettavasti arvioida suhteessa savukemaaraan
ja polttajan ikéd&n. Mutta periaatteessa nama
riskit ovat oikeastaan riskeja vain tuotteen
tuottajalle tai keksijélle — aivan samoin kuin
ydinvoimalan tapauksessa. lImoittamalla
tasta riskista kuluttajalle — lakisaateisella ta-
valla - tuottaja tavallaan siirtaa tamaén riskin
itseltddn kuluttajalle, jota savukkeenpolton
seuraukset varsinaisesti ja ensisijaisesti kos-
kevatkin. (Tallaisen ajattelutavan oikeudel-
lisesta omaksumisesta on USA:ssa ollut seu-
rauksena erittdin monimutkaisia vahingon-
korvausoikeudenkaynteja.)
Ydinvoimaloiden ja sellaisen yksittaisen
nautinto- tai ruoka-aineen kuin vaikkapa
savukkeen tai kananmunan valilla on toki
eras tarkea ero, joka ei johdu vain riskin
suuruudesta ja seurausten kauaskantoi-
suudesta. Tavallisesti kukin yksil6 voi aina-
kin periaatteessa paattda polttaako savuk-
keita vai ei (unohtakaamme télla kertaa riip-
puvuuden ja vapaan tahdon ongelma) tai
syokd kananmunia. Han voi vaarasta tie-
tdessaan kokonaan valttaa vaarallista ainet-
ta ja monesti valita jotakin muuta sen si-
jaan. Kertomalla kuluttajille tuotteen kayt-
toon liittyvista riskeista vaikkapa painamal-
la tiedon niisté tuoteselosteeseen tuottajat
ja viranomaiset muuttavat potentiaaliset vaa-
rat kuluttajien riskeiksi ja tekevat ndin mei-
dét osavastuullisiksi. Jos me taysin tietoisi-
na — tai ainakin taysin informoituina — edel-
leen valitsemme vaarallisen aineen, vastuu
on meidan. Talléin otamme riskin.
Ydinvoimaa koskevat kansan&énes-
tykset, joista paljon puhutaan ja joita joissa-
kin maissa on jarjestettykin, palvelevat pe-
riaatteessa samaa tarkoitusperaa: aanesta-

malla ‘kylla’ me paatamme ottaa riskin. Ver-
taus ontuu kuitenkin monessa suhteessa;
kansanaanestykset eivét ratkaise ongelmaa
edes samalla tavoin kuin tuoteselosteen
vaara-maininta. Ydinvoiman suuruusluok-
kaa olevien ongelmien ratkaisemiseksi ei
ole yksinkertaisesti mitdan poliittisesti kay-
paa mekanismia. Kenelld olisi vaalissa
aanestysoikeus ja mitka olisivat todelliset
vaihtoehdot?

Yksittaisen ruoka- tai nautintoaineen
suhteen vaarojen muuttaminen riskeiksi
niista tiedottamalla ja siten jakamalla vas-
tuuta kuluttajille on periaatteessa (tai aina-
kin ydinvoimaongelmaa paremmin) mah-
dollista. Mutta jos ajattelemme ruoan tek-
nologista manipulaatiota kokonaisuutena,
joka koskee periaatteessa kaikkia ruoka- ja
ravintoaineita, olemme niiden suhteen jok-
seenkin samassa asemassa kuin ydinvoi-
man edessé: voimme vain kuvitella tai toi-
voa tekevdmme asiat paremmin ja riskit-
témammin — samalla kun yha uudet asiat
tulevat ongelmiksi. Vaihtoehto on molem-
missa tapauksissa sama: uusi fundamen-
talismi, yhtaaltad eldmé ilman ydinvoimaa
(mutta muiden vaarojen ja riskien keskelld)
ja toisaalta elama ilman teknologisesti
muunneltuja elintarvikkeita (mutta muiden
ruoan terveysvaarojen armoilla).

LUOTTAMUS JA LEGITIIMISYYS

Ruokaan kohdistuvasta luottamuksesta tai
sen puutteesta puhuminen (vrt. Sellerberg
1991 edelld) on samalla tavoin epatarkkaa
kuin riskien sotkeminen vaaroihin. Viime
aikoina on sosiologisessa kirjallisuudessa
tullut tavaksi ehdottaa luottamuksen puu-
tetta kaikenlaisen sosiaalisen epavakauden
perimmaiseksi syyksi (ks. esim. Fukuyama
1995). Kuten Adam Seligman (1997) on Luh-
mannia mukaillen ehdottanut, on syytéa erot-
taa toisistaan henkildihin kohdistuva luot-
tamus (merkityksessa trust) sosiaalisiin in-
stituutioihin, organisaatioihin tai jarjestel-
miin kohdistuvasta luottamuksesta (merki-
tyksessa confidence) Ensinmainittu luotta-
mus liittyy aina persoonallisiin suhteisiin.

1sndl ION Od 3IM dOOd N |

86 /T 3A%®L



I N FOOD WE DO NOT TRUST

T&E 1/98

Voin luottaa paikalliseen lihatiskin Vaiskiin,
joka vakuuttaa, ettd hanen myymansa liha
ei tule Britanniasta, tai voin luottaa terveys-
ministerin lausuntoon, jonka mukaan hul-
lun lehmaén tauti ei voi saastuttaa suoma-
laista karjaa. Luottamus paikalliseen liha-
kauppiaaseen perustuu parhaassa tapauk-
sessa pitkaaikaiseen suhteeseen, ja sita voi
yllapitad myods hanen henkilékohtainen
charminsa ja vakuuttelukykynséd. Ministe-
rion tapauksessa minun on samoin luotta-
minen ministerin henkil6kohtaiseen Kkaris-
maan tai maineeseen. (Mm. siksi kysymys
politiikon henkilékohtaisesta maineesta on
nykyisin niin tarked.) Mutta vaikka tallaiset
henkilokohtaiset suhteet ovat tarkeita ja
vaikka ne tulevat usein ajankohtaisiksi sil-
loin, kun asiat muuttuvat pelottaviksi tai
niihin kohdistuu ristiriitaisia odotuksia, ei
siind kaikki. Tallainen luottamus séilyy tai
tuhoutuu viime k&dessa niiden sosiaalisten
instituutioiden legitiimisyyden mukana, joi-
ta kyseiset henkil6t edustavat.

Sosiaalisten instituutioiden nauttima
luottamus (siis confidence) on sama kuin
niiden nauttima legitiimisyys. Modernien
sosiaalisten instituutioiden nauttima legi-
tiimisyys on askarruttanut sosiologiaa vii-
meiset sata vuotta. Legitiimisyyden ongel-
ma koskee my®ds niita sosiaalisia instituuti-
oita, jotka vastaavat ‘elintarvikehuollosta'.
Kuten jo Max Weber huomautti, modernien
sosiaalisten instituutioiden nauttima legi-
tilmisyys on luonteeltaan prosessuaalista
(vrt. Luhmann 1983). Moderni tiede ja tek-
nologia on tasta hyva esimerkki. Kun tiede
tulee riskiyhteiskunnassa teknologisten ja
teknologian kehittamisté koskevien paatos-
ten jarkevyyden takuumieheksi, se samalla
joutuu vastuuseen niistd ennustamattomista
ja tarkoittamattomista seurauksista, joita
tuolla teknologialla mahdollisesti on. Vaih-
toehtoja, kuten ruoka-aineiden turvallisuut-
ta tai terveellisyyttd, voidaan kulloinkin ar-
vioida rationaalisesti vain jonkin tai joiden-
kin kriteerien suhteen. Kun polttomoottori
keksittiin ja sitd ryhdyttiin kayttdmaan au-
tojen voimanlahteend, kukaan tuskin olisi
voinut ennustaa mit& kaikkea siitd on seu-

rannut. Sama pitaa paikkansa nykyisin ke-
hitteilla olevista auton vaihtoehdoista: nii-
den paremmuutta perinteiseen autoon ver-
rattuna voidaan toki verrata ja kontrolloida
joidenkin tekijéiden suhteen — kuten vaik-
kapa ilman saastumisen —, mutta niiden
kayttoonoton kaikkia mahdollisia seurauk-
sia ei kukaan voi tietad. Nykyiset keksinnét
eroavat polttomoottorin kaltaisista vanhoista
teknologisista keksinndista eraassa ratkai-
sevassa suhteessa. Ne tehdaan ja niita
perustellaan tietoisesti teknologisesti pa-
rempina vaihtoehtoina — ja siksi ne ja niita
tuottavat ja rahoittavat instituutiot ovat
jatkuvasti alttiita pettymyksien tuottamalle
kritiikille.

Ruokaa ja terveytta koskevan keskuste-
lun ‘tieteellistyminen’ ei siten valttamatta
ole rauhoittanut mielidmme ruoan turvalli-
suuden suhteen. Kuten Beardsworth ja Keil
ovat todenneet (1997, 159),

“tieteellinen tieto on luonteensa mukaan
aina valiaikaista, kiistoille, haasteille, kor-
vattavuudelle altista. Tassa mielessa se ei
muistuta ‘common sense’ -tietoa eika tra-
ditionaalista empiiristé tai maagista tietoa,
jonka joustava ja hitaasti muuttuva luon-
ne tekee siitd sekd kotoisampaa etta tut-
tua. [...] Taten ruokaa ja ravitsemusta kos-
keva tieto ei valttamatta rauhoita eika li-
sda luottamusta yleison keskuudessa.”

Sama seikka patee my6s muihin ruoan
kanssa tekemisissa oleviin ‘maallisempiin’
instituutioihin tai auktoriteetteihin. Mene-
tettyddn perinteisen ja kyseenalaistamat-
toman auktoriteettinsa niilla ei ole muuta
taetta legitiimisyydelleen kuin oma olemas-
saolonsa, sdantojen seuraaminen ja naiden
saantojen suhteellinen avoimuus.

Tallaiset instituutiot tulevat alttiiksi myds
kilpailevien intressiryhmien ‘itsekkéille’ pyr-
kimyksille. Analysoimalla munissa esiin-
tynyttd salmonellaa koskevan paniikin puh-
keamista vuonna 1988 Britanniassa M.J.
Smith (1991) osoitti konkreettisesti, miten
aiemmin suljettu paatdksenteko- ja hallinto-
yhteiso joutui avoimemmaksi muuttuessaan
samalla ristiriitojen ja poliittisesti Kiistan-
alaisten kysymysten kentéksi.



Kuten Sellerberg (1991, 199) on toden-
nut,

“todellinen vaikeus on siing, etta mitkaan
muodolliset sa&dnnét eivat kykene suuren
yleisén puolesta jakamaan ruokia luotta-
musta ansaitseviin ja vahemmén luotta-
musta ansaitseviin. Tdma johtuu siita, et-
td viime k&dessa luottamusta per se on
mahdotonta synnyttda suunnitelmin.”

Mutta ehk& onkin liikaa edellyttaa tai
toivoa téllaisen vahvan luottamussuhteen
olemassaoloa ruokaa tarjoavien ja siit4
huolehtivien instanssien, kuten toisaalta
ruoan tuottajien, kauppiaiden seka valtion
viranomaisten ja toisaalta kuluttajien valil-
le. Ehkd onkin riittdvad, ettd seké kyseiset
sosiaaliset instituutiot ettd muutkin yhteis-
kunnan instituutiot nauttivat yleensa edes
jonkinasteista legitiimisyyttd. Ei ehk& ole
sattuma, ettd ruokapelot ja -paniikit — sa-
moin kuin fundamentalististen reaktioiden
voimakkuuskin — ovat Suomessa ja muissa
Pohjoismaissa sittenkin suhteellisen heik-
koja esimerkiksi Brittein saariin verrattuna.
Talla ei ole valttamatta mitédén tekemisté
sen kanssa, missd maassa ruoka tosiasiassa
on parempaa ja turvallisempaa. Ehka voi-
daan paremminkin sanoa, ettei tallaisen ‘ob-
jektiivisen’ ja Kiistattoman paremmuuden
toteamiseen oikeastaan voi olla olemassa
mitééan keinoa.

En malta tdssd yhteydessa olla lainaa-
matta kuvausta erdédnlaisesta &aritapauk-
sesta, jokseenkin taydellisestd instituutioi-
den legitiimisyyden menetyksen seurauk-
sista kuluttajille:

“Kaikki osapuolet pettivat toisiaan: Omis-
tajat maksoivat myyjille liian véhan, myy-
jat yrittivat varastaa, ostajat saivat viallisia
tuotteita, ja myyjat piilottivat osan voitois-
ta omistajilta. Kiinalainen paékauppias tie-
nasi kuitenkin todella paljon, mutta ysta-
vani (kioskimyyjaksi ryhtynyt entinen yli-
oppilas) tunsi melkein saalia tata kohtaan,
koska tdmén taytyi pankkien perimien
suurten maksujen takia istua yot ja paivat
arkkunsa paallg, jonka sisaltdmat rahat me-
nettivat nopeasti arvoaan laukkaavan in-
flaation myota.”

Nain venalaista kioskikauppaa 1990-luvun
alussa tutkinut Caroline Humphrey (1995,
51) kuvasi sen todellisuutta.

Riskien ja vaarojen sietokyvyn kannalta
sosiaalisten instituutioiden nauttima legi-
tiimisyys on keskeista. Voidaan vaittaa, etta
niin kauan kuin tdmé legitiimisyys ei ole
vakavasti uhattuna, eivét ruokaakaan kos-
kevat pelot ja huolet saavuta halyttavia mit-
tasuhteita. Tallainen legitiimisyys ei kui-
tenkaan koskaan ole itsestaan selvaa ja ker-
ran horjuttuaan sen uudelleen saavuttami-
nen voi olla hyvin vaikeaa — kuten esimer-
kiksi Vengjan tapaus osoittaa. Tulevaisuu-
dessakin ruokapelot tulevat kuitenkin luul-
tavasti rajoittumaan &killisesti ja toistuvasti
puhkeaviin, mutta suhteellisen harmittomiin
paniikkeihin, jotka koskevat vain joitakin
ruokalistamme ainesosia ja jotka katoavat
yhta odottamatta kuin syntyivatkin. Ratkai-
sevaa on kuitenkin se, voivatko tallaiset
yksittaiset epaluottamuksen ilmaukset
kumuloitua ja muuttua koko modernia tie-
dettd, teknologiaa ja hallintoa kohtaan suun-
natuksi perustavanlaatuiseksi epéluotta-
mukseksi.

viite

1. Kuten Colin Campbell (1996) on osoittanut,
yksildllistymistd koskevissa sosiologisissa
teorioissa sellaisina, kuin seka Beck etta
Giddens niitd ovat esittdneet, on yleinen har-
ha: ne tarkastelevat sosiaalista toimintaa
ik&én kuin kyse olisi — rationaalisesta — paa-
toksenteosta.

KIRJALLISUUS

Beardsworth, A & Keil, T. (1997) Sociology on
the Menu. London and New York: Routledge.

Beck, U. (1986) Risikogesellschaft. Frankfurt
am Main: suhrkamp.

Beck, U. & Beck-Gerscheim, E (1996) ‘Indi-
vidualization and ‘precarious freedom’: Per-
spective and controversies of a subject ori-
ented sociology’ teoksessa Heelas, D. et al.
(eds.): Detraditionalization. Critical Reflec-
tions on Authority and ldentity. Cambridge:
Blackwell.

1sndl ION Od 3IM dOOd N |

86 /T 3A%®L



10

I N FOOD WE DO NOT TRUST

T&E 1/98

Campbell, C. (1997) ‘Detraditionalization, Char-
acter and the Limits to Agence’ teoksessa
Heelas, P et al (eds.): Detraditionalization.
Critical Reflections on Authority and lden-
tity. Cambridge: Blackwell.

Cohen, J. (1973) Folk Perils and Moral Panics.
The Creation of the Mods and Rockers. Lon-
don: Paladin.

Fischler, C. (1990) L’homnivore. Paris: Odil
Jacob.

Giddens, A. (1990) The Consequencies of Mo-
dernity. Cambridge: Polity Press.

Fukuyama, F. (1995) Trust: the Social Virtues
and the Creation of Prosperity. London:
Hamish Hamilton.

Gronow, J. (1997) The Sociology of Taste. Lon-
don and New York: Routledge.

Humphrey, C. (1995) ‘Cheating a culture of
disillusionment. Consumption in Moscow,
a chronicle of changing times’ teoksessa
Miller, D. (ed.): Worlds Apart. Modernity
through the prism of the local. London and
New York: Routledge.

Luhmann, N. (1983) Legitimation durch
Verfahren. Franfurt am Main: Suhrkamp.
Luhmann, N. (1990) ‘Risiko und Gefahr’

teoksessa Luhmann, N.: Soziologische

Aufklarung 5. Opladen: Westdeutscher
Verlag.

Luhmann, N. (1997) Die Gesellschaft der
Gesellschaft. 2 Bde. Frankfurt am Main:
Suhrkamp .

Noro, A (1991) Muoti, moderniteetti ja ‘kolmas’.
Tutkielma Georg Simmelin sosiologiasta.
Jyvéskyla: Tutkijaliitto.

Riesebrodt, M. (1990) Fundamentalismus als
patriarchalische Protestbewegung. Tubin-
gen: J.C.B.Mohr (Paul Siebeck).

Seligman, A.B. (1997) The Problem of Trust.
Princeton, N.J.: Princeton University Press.

Sellerberg, A-M. (1991) ‘In food we trust: vitally
necessary confidence and unfamiliar ways
of attaining it’ teoksessa Furst, E. et al (eds.)
Palatable Worlds. Oslo: Solum.

Simmel, G. (1987) Das individuelle Gesetz.
(Hrg. von M Landman.) Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Smith, M.J. (1991) ‘From Policy community to
issue network: salmonella in eggs and the
new politics of food’. Public Administration
69:2, 5.235-255.

Warde, A. (1997) Consumption, Food and Taste.
London: Sage.



