
I
N
 
F
O
O
D
 
W
E
 
D
O
 
N
O
T
 
T
R
U
S
T
 
 
•
 
 
T
&
E
 
1
/
9
8

1

JUKKA GRONOW

“ I“ I“ I“ I“ I NNNNN      F O O DF O O DF O O DF O O DF O O D      W EW EW EW EW E      D OD OD OD OD O      N O TN O TN O TN O TN O T      T R U S TT R U S TT R U S TT R U S TT R U S T ”””””
KKKKK U L U T U K S E NU L U T U K S E NU L U T U K S E NU L U T U K S E NU L U T U K S E N      VVVVVA A R AA A R AA A R AA A R AA A R A TTTTT      J AJ AJ AJ AJ A      R I S K I TR I S K I TR I S K I TR I S K I TR I S K I T

Monet ruokaa ja syömistä tutkivat tutkijat
ovat sitä mieltä, että ruokaa koskevat huo-
let ja pelot ovat tavallisia nyky-yhteiskun-
nissa. Jotkut ovat jopa esittäneet, että yh-
teiskunnassamme vallitsee perustavanlaa-
tuinen syötävää ruokaa koskeva epäluotta-
mus. Toisaalta (kuten mm. Ann-Mari Sel-
lerberg (1991) on huomattanut), sellainen
yhteiskunta, joka ei lainkaan luottaisi ruo-
kaansa ja jossa ei vallitsisi mitään selkeitä
sääntöjä tai ohjeita sen suhteen, mitä ruo-
kaa sopii syödä ja mitä ei, ei voisi ‘säilyä
hengissä’ kovinkaan kauaa.

Varhaisemmat ruokahuolet koskivat
usein sen niukkuutta, pilaantumista tai
väärentämistä. (Nämä huolet olivat osaltaan
synnyttämässä varhaista osuustoiminta-
liikettä niin Englannissa kuin muuallakin.)
Niiden sijaan on nykyisin tullut uusia huo-
lia tai jopa pelkoja. (En nyt käsittele lain-
kaan syomishäiriöitä, lihavuutta tai lai-
huutta, jotka ovat hieman erityyppisiä, vaik-
kakin todella laajalle levinneitä murheita.)
Aiemmat huolet koskivat toistuvien kato-
vuosien mukanaan tuomaa nälkää, luon-
non mikro-organismien tai myrkkyjen ai-
heuttamaa ruuan pilaantumista tai ruoan
pilaantumista sen takia, että joku oli tärvellyt
sitä pahantahtoisesti ja tarkoituksellisesti

ajaessaan itsekkäästi omaa etuaan. Uudet
huolenaiheet liittyvät usein sen sijaan sii-
hen, että ruoka-aineita on käsitelty – usein
hyvää tarkoittaen – tieteellisesti koetelluilla
ja perustelluilla menetelmillä. Vihannesten
ja hedelmien säteilyttäminen, karjan ja kas-
vien geenimanipulaatio tai erilaisten lisä-
aineiden käyttö ruoka-aineiden säilyvyyden
parantamiseksi ovat tyypillisiä esimerkkejä
näistä uusista huolenaiheista. Monet pel-
käävät, että ruoan teollinen ja tieteellinen
manipulointi (kuten sanottu mitä jaloimpia
tarkoitusperiä ajatellen) voi johtaa sellaisiin
seurauksiin, joita ei voida lainkaan enna-
koida ja hallita. Tilannetta ei välttämättä
paranna monien ravitsemustieteilijöiden
vakuuttelu siitä, että todennäköisesti syöm-
me nykyisin parempaa, tuoreempaa ja mo-
nipuolisempaa ruokaa kuin yksikään toi-
nen sukupolvi ihmiskunnan historiassa.
Monien mieltä kalvaa sittenkin epäilys: en-
täpä jos sittenkin joskus tulevaisuudessa
paljastuu, että tämä tai tuo ruoka-aine
aiheuttaakin syöpää tai vaikkapa sydän-
tauteja?

Yksittäisen kuluttajan ei ole mitenkään
käytännössä mahdollista arvioida näitä ny-
kyisen ruoan syönnin mahdollisia tulevia
seurauksia. Ne ilmenevät usein – päinvas-

https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg


2
T
&
E
 
1
/
9
8
 
 
•
 
 
I
N
 
F
O
O
D
 
W
E
 
D
O
 
N
O
T
 
T
R
U
S
T

toin kuin nälkä tai myrkytysoireet – vasta
tietyn ruoka-aineen pitkän ja toistuvan käy-
tön seurauksena. Näitä vaaroja ei voi haistaa
tai maistaa eivätkä ne ole silmin nähtävissä.
Koska kuluttajan ei ole mahdollista itse tie-
tää mikä on turvallista, mikä ei, hänen on
vain luottaminen asiantuntijan sanaan. Asi-
antuntijat taas ovat monesti eri mieltä, ja
kuluttajilla on monesti hyvä syy suhtautua
heidän todistukseensa epäillen. Ekspertit
kun ovat joskus olleet taipuvaisia vähät-
telemään vaaroja niiden jo ilmaannuttuakin,
tai ainakin he ovat hyvin varovaisia julkisis-
sa kannanotoissaan. Näin kävi esimerkiksi
runsas vuosikymmen sitten siipikarjan ja
munien salmonellatartunnan suhteen Bri-
tanniassa. ‘Hullun lehmän tauti’ on hyvä
uudempi esimerkki. Tuottajat ja asiantunti-
jat ovat vakuutelleet ruoka-aineiden turval-
lisuutta senkin jälkeen, kun julkinen ‘häly-
tys’ on annettu.

Vanhat uhkat olivat periaatteessa aina
läsnä nekin, mutta niiden arvioimisessa saat-
toi useimmiten luottaa omaan arvostelu-
kykyynsä ja aisteihinsa. Tai niistä ei tarvin-
nut välittää ennen kuin jotakin oli jo tapah-
tunut – sen jälkeen kun ihmiset olivat sai-
rastuneet tai kuolleet. Toki vanhassakin
maailmassa saattoi olla ‘ympäristöuhkia tai
-myrkkyjä’ kuten vaikkapa Rooman vesi-
johtojen lyijy, mutta ne on voitu tiedostaa
vasta modernin tieteen avulla. Uudet huo-
let ovat toisella tavoin läsnä kaiken aikaa.
Monilla on tunne, ettei koskaan voi sitten-
kään olla aivan varma....

R U O K A K U LT T U U R I N

‘ D E T R A D I T I O N A A L I S T U M I N E N ’

Sosiologit näyttävät olevan varsin hyvin sel-
villä tämän uudenlaisen epäluottamuksen
syistä. Heidän käsityksensä mukaan kyse
on detraditionaalistumisesta. Aiemmin ruo-
kakulttuurit olivat varsin pysyviä ja muuttu-
mattomia, uutuudet olivat harvinaisia. Ny-
kyisin kaikki muuttuu nopeasti: uusia ma-
kuja ja ruokia on tarjolla lähes päivittäin.
Sama koskee myös ruokailutapoja ja tietä-
mystä, jotka aiemmin muuttuivat nekin vain

verkkaisesti. Varhaisemmat ruokakulttuurit
rajoittivat varsin tehokkaasti niiden vaihto-
ehtojen määrää, jotka ‘kuluttajilla’ olivat va-
littavina (esim. Länsi-Suomessa ei syöty lain-
kaan sieniä). Nyky-yksilö voi periaatteessa
melko vapaasti koota päivittäisen ruokava-
lionsa laajasta valikoimasta, joka lisäksi
muuttuu kaiken aikaa (ks. Beardsworth ja
Keil 1997, 151-152). Tämän seurauksena
– näin monet tutkijat ajattelevat – kuluttaja
jää enemmän tai vähemmän oman onnen-
sa – tai ehkä paremminkin oman makunsa
ja kukkaronsa – varaan valitessaan syötä-
vänsä.

Pelkoja käsiteltiin aiemmin rituaalein ja
magian avulla, mutta mikä nykyisin pitää
yllä ‘luottamusta ruokaan’, kysyvät Beards-
worth ja Keil (emt.), ja mikä auttaa meitä
orientoitumaan modernin ruokakulttuurin
hämmentävässä mailmassa? Claude Fisch-
lerin (1990) diagnoosi ‘gastroanomiasta’,
syömisen normittomuudesta, josta hänen
käsityksenä mukaan nyky-yhteiskunnat kär-
sivät, ei lopultakaan ole kovin vakuuttava.
Vaikka ruokapelot ja -huolet askarrutta-
vatkin ihmisten mieliä, useimmat pystyvät
aivan ilmeisesti suoriutumaan päivittäisistä
ruokaostoksistaan ja ruokailustaan varsin
tyydyttävästi. Ajatus siitä, että nykyinen
ruokakulttuuri olisi lähes täysin avoin ja
muokattavissa, ei ehkä lopulta kerro kovin
paljon arkipäivän elinolosuhteista nyky-yh-
teiskunnassa. Tässä mielessä Alan Warden
(1997, 57-74) analyysi uutuuksien ja perin-
teiden merkityksestä ja ‘rauhanomaisesta
rinnakkainelosta’ brittiyhteiskunnassa on
kiinnostava. Uutuuksien merkitystä liioitel-
laan usein. Vanhojen tapojen rinnalle voi
syntyä myös uusia tapoja, tottumuksia ja
sääntöjä, jotka ohjaavat yksilön käyttäyty-
mistä. Monet ruokailevat päivittäin varsin
rutiininomaisesti sen kummemmin mureh-
timatta, ja useimmilla on vahvoja jo lap-
suudessa hankittuja makumieltymyksiä
tai vahvoja inhon kohteita. On lopultakin
tutkimuksen asia selvittää tällaisten eri-
laisten käytäntöjen olemassaolo, laajuus ja
merkitys.

Vaikka omaksuisimmekin tämän täydel-



I
N
 
F
O
O
D
 
W
E
 
D
O
 
N
O
T
 
T
R
U
S
T
 
 
•
 
 
T
&
E
 
1
/
9
8

3

listä ‘gastroanomiaa’ lievemmän diagnoosin
nykykultuurista, saattaa jonkinlainen häm-
mennys kuitenkin olla osuva luonnehdinta
sille tilalle, jossa moderni yksilö elää. Joka
tapauksessa on paljon sellaista uutta, en-
nen kokematonta ja luokittelematonta, jo-
hon täytyy ottaa kantaa – ainakin ajoittain.

Eräs mahdollinen reagointitapa on ryh-
tyä tietoisen refleksiiviseksi (mikä sinänsä
sisältää paradoksin) traditionalistiksi tai
‘habiatualistiksi’, toisin sanoen pitäytyä
itsepintaisesti päivittäisiin rutiineihin anta-
matta uusien mahdollisuuksien liiaksi as-
karruttaa mieltä. Tällaisessakin tapaukses-
sa saavutettu varmuus voi osoittautua pe-
tolliseksi tai kadota jonkin uuden ja odotta-
mattoman uhkan tai haasteen edessä. Tä-
män lisäksi on olemassa ainakin kolme
mahdollista suhtautumistapaa. Ensinnäkin,
paradoksaalisesti, julkisten ruokapelkojen
tai -kammojen esiintyminen voi stabiloida
ruokakulttuuria. Toiseksi, moderni kulutta-
ja voi ryhtyä ‘fundamentalistiksi’. Kolman-
neksi on olemassa mahdollisuus, että ihmi-
set oppisivat vähitellen sietämään moder-
nin elämän epävarmuutta ja sopeutuisivat
uudenlaisen elämän vaatimuksiin turvautu-
matta mihinkään varmaan ja pysyvään. Ky-
symys pelkistyy siihen, onko mahdollista
kehittää sellaista modernia yksilöllisyyttä,
jota leimaa suvaitsevaisuus ja pysyvän epä-
varmuuden sietokyky.

M O D E R N I T  R U O K A P E L O T  M U O T I N A

Kuten olen pyrkinyt osoittamaan seikkape-
räisemmin toisaalla (ks. Gronow 1997, 127-
30), modernit ruokapelot muistuttavat muo-
teja monessa suhteessa. Jokainen huoli
esiintyy aina jonakin aivan uutena, aivan
kuin se keksittäisiin vasta nyt ensimmäistä
kertaa. Se puhkeaa usein yhtä äkkiä kuin
katoaakin julkisuudesta. Huomio kiinnittyy
aina vain yhteen yksittäiseen asiaan eikä
seuraavaksi huomion kohteeksi tulevalla
asialla ole välttämättä mitään tekemistä
edellisen kanssa. Edellisen perusteella ei
voida ennustaa, mikä seuraavaksi joutuu
julkisen huomion kohteeksi. Periaatteessa

mikä tahansa voi huolestuttaa tai pelottaa
ja kehittyä ‘suotuisien olosuhteiden valli-
tessa’ kansalliseksi tai kansainväliseksi ruo-
kapaniikiksi. Tällaiset ruokapelot muistut-
tavat muita moraalisia paniikkeja syklisyy-
dessään (ks. Beardsworth & Keil 1997, 164-
165 ja Cohen 1971): ne syntyvät ja kuolevat
joukkotiedotuksen avulla ja sen vahvista-
mina.

Valitsemalla huomion kohteeksi aina
yhden asian kerrallaan, on se sitten ‘hullun
lehmän tauti’, kananmunien salmonella tai
A-vitamiinin yliannostus sianmaksassa,
nämä ruokapelot auttavat vakiinnuttamaan
ruokakulttuuriamme samalla tavoin kuin
muodit yleensäkin. Ne valitsevat kaikkien
mahdollisten joukosta yhden kohteen ja
suuntaavat huomiomme siihen. Riittää, että
olemme huolissamme tästä vaihtoehdosta
ja vältämme sitä; kaikki muu on turvallisia
– ainakin toistaiseksi, kunnes seuraava pa-
niikki puhkeaa. Tällaisina ruokapelot ja
-paniikit toimivat negatiivisen muodin ta-
voin; ne eivät sano mikä on ehdottomasti
in, vaan mikä on ehdottomasti out. Ne ovat
yhteisesti jaettuja käyttäytymisstandardeja,
jotka eivät ole pysyviä kuten traditiot vaan
alati muuttuvia ja ohimeneviä. Tällaisinakin
niillä on vakauttava vaikutus kulttuuriin
– ainakin niin kauan kuin ne eivät uhkaa
perustavanlaatuisimpia ja tärkeimpiä ruo-
ka-aineitamme tai koko ‘ruokalistaamme’ –
kuten on uhannut käydä hullun lehmän
taudin ansiosta englantilaisten perinteiselle
roast beefille. Eriasteinen vegetarismi on
Britanniassa viime aikoina nopeasti lisään-
tynyt.

UU S I  F U N D A M E N TA L I S M I

Toinen vaihtoehto reagoida modernin ruo-
kakulttuurin ambivalenttisuuteen on luoda
itselleen uusi ‘jumala’ eli joukko selkeitä,
yksinkertaisia ja ehdottomia sääntöjä, joita
voi yksiselitteisesti soveltaa kaikissa ruoan
valintaa koskevissa hämmentävissäkin ti-
lanteissa. Nämä kriteerit voivat aivan yhtä
hyvin perustua moderniin tieteeseen kuin
mille tahansa muunlaisellekin kognitiivisel-



4
T
&
E
 
1
/
9
8
 
 
•
 
 
I
N
 
F
O
O
D
 
W
E
 
D
O
 
N
O
T
 
T
R
U
S
T

le uskomusjärjestelmälle. Kaikki sellaiset
normatiiviset dieettiohjelmat, kuten periaat-
tellinen vegetarismi tai veganismi, ovat hy-
viä esimerkkejä tällaisista strategioista: ne
tarjoavat yksilölle selkeän normin, jota hän
voi soveltaa kaikissa valintatilanteissa ja joka
rajoittaa dramaattisesti kaikkien mahdollis-
ten vaihtoehtojen määrää. ‘Ruokamarkki-
noilla’ on monia muitakin vastaavanlaisia
oppeja, joita tieteelliset tai paremminkin
pseudotieteelliset uskomusjärjestelmät au-
liisti tarjoavat. Voi esimerkiksi valita vain
‘luonnollisia’ ruoka-aineita teollisesti valmis-
tettujen sijaan tai välttää kokonaan joitakin
ruoanvalmistusmenetelmiä, kuten vaikka-
pa kaikenlaista ruoka-aineiden kuumenta-
mista ja niin edelleen.

Moderni luonnontiede voi aivan yhtä
hyvin toimia tällaisten ohjenuorien lähtee-
nä – niin se usein toimiikin esimerkiksi sil-
loin, kun ihmiset ovat hanakoita ostamaan
ja nauttimaan kaikkia mahdollisia hiljattain
keksittyjä näkymättömiä ja mauttomia ruo-
an mikroainesosia, tai kun he pyrkivät kai-
kin keinoin välttämään kaikkia syöpään
mahdollisesti altistavia ruoka-aineita tai ruo-
an valmistustapoja tai vaikkapa niitä ruoka-
aineita, jotka oletettavasti lisäävät veren
kolesterolia.

Modernin lääketieteen tarjoamiin ohjei-
siin liittyy kuitenkin eräitä ongelmia. Ne
ovat joko liian yleisiä – useimmat ruoka-
valiot ovat tarpeeksi hyviä – tai liian erityi-
siä, spesifejä, kiinnittäessään huomiota kul-
loinkin vain johonkin yksittäiseen ruoan
ainesosaan. Kaiken lisäksi ainakin maalli-
kolle syntyy helposti vaikutelma, että ‘tie-
teen’ ohjeet ovat yhtä vaihtuvia ja epä-
vakaita kuin muoditkin. Niiden turvin on
vaikea luoda itselleen selkeitä syömistä oh-
jaavia periaatteita. Mutta onneksi markki-
noilla on kaikenlaisia auliisti apuaan tarjoa-
via ja kilpailevia lääkinnällisiä koulukuntia
seleenin kaltaisten ihmeaineiden propa-
goijista muinaisten roomalaisten viini ja
oliivi -dieetin suosittelijoihin.

Kiinnittäessään huomiota – usein vain
yhteen – periaatteeseen tai kriteeriin tällai-
set opit ovat itse asiassa eräänlaisia positii-

visia ruokapelkoja ja ne muistuttavat siten
muoteja. Mutta muuttuessaan sosiaaliseksi
liikkeeksi tällaisten dieettien propagoijat ja
kannattajat ovat lähempänä uskonnollista
fundamentalismia (vrt. Riesebrodt 1990).

M O D E R N I  S I E T O K Y K Y I N E N Y K S I L Ö

Kaksi edellä luonnehdittua reagointitapaa
on mielestäni helppo paikantaa nykyisessä
ruoka- ja terveyskeskustelussa. On kuiten-
kin olemassa kolmaskin tapa, joka empiiri-
seltä yleisyydeltään saattaa hyvinkin ylittää
edelliset, vaikka onkin vähemmän huomio-
ta herättävä. On nimittäin olemassa vaihto-
ehto, joka ei perustu selkeiden ja varmojen
ohjenuorien kaipuuseen, muttei myöskään
ole helposti viimeisimpien muotihullutus-
ten viekoiteltavissa, olivatpa ne sitten posi-
tiivisia tai negatiivisia. Tällaisen vaihtoeh-
don ‘valinneen’ yksilön ruokailutavat nou-
dattavat normaalisti joitakin rutiineita ollen
samaan aikaan avoimia kokeiluille ja muu-
tokselle. Muutoksia ei seuraa huoli tai pel-
ko uudesta ja tuntemattomasta. Tällaisen
vaihtoehdon uskottavuus riippuu siitä, onko
nyt syntymässä ja varttumassa sellainen
modernien yksilöiden sukupolvi, jotka sei-
sovat omilla jaloillaan nojaamatta mihin-
kään fundamentalistisiin perustuksiin ja jot-
ka kykenevät myös säilyttämään oman
päänsä kollektiivisten pelkojen, paniikkien
tai houkutusten edessä.

Vuosisadan vaihteen sosiologi ja muo-
din teoreetikko Georg Simmel (1987) vara-
si tällaisen vahvan yksilöllisyyden mahdol-
lisuuden – Nietzscheä mukaillen – vain
poikkeusihmisille, suurille taiteilijoille ja
neroille kuten Rembrandtille tai Goethelle.
Vain heillä oli Simmelin mielestä ‘oma yksi-
löllinen lakinsa’, yksilöllinen elämäntapan-
sa, joka oli vain heille ominainen. Meille
tavallisille kuolevaisille Simmel varasi vaa-
timattomamman vaihtoehdon, tyylittelyn
(ks. Noro 1991). Se tarjosi hänen mieles-
tään ainakin väliaikaisen ratkaisun tai suo-
jan modernin kulttuurin ongelmaan, ambi-
valenssiin. Sen mukaan me kukin (kaikki
modernin keskiluokan jäsenet) voimme



I
N
 
F
O
O
D
 
W
E
 
D
O
 
N
O
T
 
T
R
U
S
T
 
 
•
 
 
T
&
E
 
1
/
9
8

5

kehittää oman elämäntyylimme, kuten vaik-
kapa oman ruokalistamme ja syömistyylin.
Tämä tyyli on sekä yksilöllinen, vain meille
ominainen, että muiden jakama, yhtei-
söllinen. Kukaan muu ei välttämättä pidä
kaikesta siitä mistä minä pidän, mutta ma-
kuni on silti ainakin osittain muiden kanssa
yhteinen. Joiltakin osin jaan makuni jonkin
ihmisryhmän kanssa, toisilta osin taas mui-
den ryhmien kanssa.

R I S K I  J A  VA A R A

Olen edellä tyypitellyt karkeasti erilaisia
vaihtoehtoisia reagointitapoja, joilla yksilöt
reagoivat moderniin ruokakulttuuriin sisäl-
tyviin vaaroihin tai koettuihin riskeihin. Eräs
tapa ilmaista asia on, että modernin yksilön
on kehitettävä riskien sietokykyään.

Päinvastoin kuin Anthony Giddens
(1990) ja Ulrich Beck (1986, riskiyhteis-
kunta-käsitteen isä), Niklas Luhmann (1990)
korostaa sitä, että on tärkeää erottaa riskit
vaaroista. Riski on jotakin sellaista joka
tietoisesti otetaan.1 Malliesimerkki tällaises-
ta riskinottokyvystä on uhkapeli, kuten
vaikkapa lotto, jossa otamme riskin hävitä
rahaa voittaaksemme enemmän rahaa.
Tämän riskin suuruus voidaan arvioida ra-
tionaalisesti ja laskea tilastollisesti. Muukin
sosiaalinen toiminta muistuttaa joissakin
tapauksissa todellakin tällaista riskinottoa.
On esimerkiksi olemassa sosiaalisia insti-
tuutioita ja organisaatioita, jotka mahdollis-
tavat riskien jakamisen (esim. vakuutus-
laitos).

Vaara kohtaa meitä riippumatta aikai-
semmasta tietoisesta toiminnastamme tai
valinnoistamme. Sekin voi pahimmassa ta-
pauksessa johtaa tuhoon. Jälkikäteen on to-
sin usein mahdollista todeta, että vaara olisi
voitu välttää toimimalla toisin, mutta todel-
lisuudessa tuo mahdollisuus ei ollut lain-
kaan harkinnan kohteena.

Laivan omistaja, joka lähettää laivansa
merelle tietäen, että se voi upota myrskyssä
tai joutua merirosvojen haltuun ottaa riskin.
(Vakuutusyhtiöt syntyivät juuri tällaisista
‘merivakuutuksista’.) Poliittiset päätöksen-

tekijät, jotka insinöörien ja tiedemiesten
avustuksella päättävät rakentaa ydinvoima-
lan tietäen, että on olemassa vaara – ol-
koonkin se häviävän pieni – että se räjäh-
tää, ottavat myös riskin. Sen sijaan kaikki
tuon ydinvoimalan läheisyydessä tai riski-
etäisyydellä siitä elävät ihmiset (tai kaikki
maailman ihmiset?), joilta ei koskaan ole
kysytty haluavatko he sitä ja joilla ei kysyt-
täessäkään ole juuri muuta vaihtoehtoa kuin
jatkaa elämäänsä entiseen tapaan, elävät
sen sijaan jatkuvassa vaarassa. He eivät ole
riskeeranneet omaa elämäänsä ja terveyt-
tään. Samalla tavalla ihmiset, jotka elävät
maanjäristyksille alttiilla alueilla, ovat ai-
naisessa vaarassa, mutta vain silloin, kun
he ovat tietoisia vaarasta ja kun heille on
tarjolla muita turvallisempia asumisvaihto-
ehtoja ja he siitä huolimatta haluavat asua
entisellä kotiseudullaan, heidän voidaan
sanoa ottavan maanjäristyksen riskin. Riski-
yhteiskunnan (vrt. Beck) sijaan olisi siten
itse asiassa osuvampaa puhua ‘vaarayhteis-
kunnasta’.

Vaikka riskien ja vaarojen, samoin kuin
vastuunkantajien ja uhrien, erottaminen
onkin tärkeää, nyky-yhteiskunnan luon-
nehtiminen riskiyhteiskunnaksi on kuiten-
kin eräässä mielessä oikeutettua ja ha-
vainnollista. Luhmannin (1997) tavoin voim-
me todeta, että riskiyhteiskunnassa ei oike-
astaan ole kyse siitä, että nykyinen yhteis-
kunta on yhä riippuvaisempi teknologias-
ta, jonka käyttöön liittyy aina riskejä. Pa-
remminkin kyse on siitä, että tulevaisuus
riippuu kaikissa oleellisissa suhteissa ny-
kyisyydessä tehtävistä päätöksistä, mutta
tulevaisuus ei silti ole ennustettavissa eikä
tiedettävissä. “Riski olisi tällöin (hyvä) tun-
nus sellaisen systeemin tai järjestelmän
itsekuvaukselle, joka rajoittaa päätöksillään
tulevaisuuden vaihtoehtoja, muttei kykene
päättämään omaa tulevaisuuttaan” (Luh-
mann 1997, 1093). Tässä mielessä ruoan
teknologisen manipuloinnin ja sääntelyn li-
sääntyminen on hyvä esimerkki riskiyhteis-
kunnan ongelmista.

Traditionaaliset ruokaan liittyvät uhat,
kuten myrkyttäminen ja pilaantuminen oli-



I
N
 
F
O
O
D
 
W
E
 
D
O
 
N
O
T
 
T
R
U
S
T
 
 
•
 
 
T
&
E
 
1
/
9
8

7

vat syöjän vaaroja. Tässä mielessä modernit
huolet ja uhkat ovat erilaisia. Ne ovat ruoan
tai ruoka-aineiden tieteellisesti perustellun
– teknologisen – tuotantoprosessin tarkoit-
tamattomia ja ennustamattomia seurauksia.
Ruoan tuottajat ottavat riskejä, joiden suu-
ruus voidaan usein jopa arvioida. Savuk-
keet ovat klassinen tapaus: kuten jokaises-
ta savukeaskista voi lukea, savukkeiden
polttamiseen liittyy syövän riski, jonka to-
dennäköisyys voidaan jopa melko luo-
tettavasti arvioida suhteessa savukemäärään
ja polttajan ikään. Mutta periaatteessa nämä
riskit ovat oikeastaan riskejä vain tuotteen
tuottajalle tai keksijälle – aivan samoin kuin
ydinvoimalan tapauksessa. Ilmoittamalla
tästä riskistä kuluttajalle – lakisääteisellä ta-
valla – tuottaja tavallaan siirtää tämän riskin
itseltään kuluttajalle, jota savukkeenpolton
seuraukset varsinaisesti ja ensisijaisesti kos-
kevatkin. (Tällaisen ajattelutavan oikeudel-
lisesta omaksumisesta on USA:ssa ollut seu-
rauksena erittäin monimutkaisia vahingon-
korvausoikeudenkäyntejä.)

Ydinvoimaloiden ja sellaisen yksittäisen
nautinto- tai ruoka-aineen kuin vaikkapa
savukkeen tai kananmunan välillä on toki
eräs tärkeä ero, joka ei johdu vain riskin
suuruudesta ja seurausten kauaskantoi-
suudesta. Tavallisesti kukin yksilö voi aina-
kin periaatteessa päättää polttaako savuk-
keita vai ei (unohtakaamme tällä kertaa riip-
puvuuden ja vapaan tahdon ongelma) tai
syökö kananmunia. Hän voi vaarasta tie-
täessään kokonaan välttää vaarallista ainet-
ta ja monesti valita jotakin muuta sen si-
jaan. Kertomalla kuluttajille tuotteen käyt-
töön liittyvistä riskeistä vaikkapa painamal-
la tiedon niistä tuoteselosteeseen tuottajat
ja viranomaiset muuttavat potentiaaliset vaa-
rat kuluttajien riskeiksi ja tekevät näin mei-
dät osavastuullisiksi. Jos me täysin tietoisi-
na – tai ainakin täysin informoituina – edel-
leen valitsemme vaarallisen aineen, vastuu
on meidän. Tällöin otamme riskin.

Ydinvoimaa koskevat kansanäänes-
tykset, joista paljon puhutaan ja joita joissa-
kin maissa on järjestettykin, palvelevat pe-
riaatteessa samaa tarkoitusperää: äänestä-

mällä ‘kyllä’ me päätämme ottaa riskin. Ver-
taus ontuu kuitenkin monessa suhteessa;
kansanäänestykset eivät ratkaise ongelmaa
edes samalla tavoin kuin tuoteselosteen
vaara-maininta. Ydinvoiman suuruusluok-
kaa olevien ongelmien ratkaisemiseksi ei
ole yksinkertaisesti mitään poliittisesti käy-
pää mekanismia. Kenellä olisi vaalissa
äänestysoikeus ja mitkä olisivat todelliset
vaihtoehdot?

Yksittäisen ruoka- tai nautintoaineen
suhteen vaarojen muuttaminen riskeiksi
niistä tiedottamalla ja siten jakamalla vas-
tuuta kuluttajille on periaatteessa (tai aina-
kin ydinvoimaongelmaa paremmin) mah-
dollista. Mutta jos ajattelemme ruoan tek-
nologista manipulaatiota kokonaisuutena,
joka koskee periaatteessa kaikkia ruoka- ja
ravintoaineita, olemme niiden suhteen jok-
seenkin samassa asemassa kuin ydinvoi-
man edessä: voimme vain kuvitella tai toi-
voa tekevämme asiat paremmin ja riskit-
tömämmin – samalla kun yhä uudet asiat
tulevat ongelmiksi. Vaihtoehto on molem-
missa tapauksissa sama: uusi fundamen-
talismi, yhtäältä elämä ilman ydinvoimaa
(mutta muiden vaarojen ja riskien keskellä)
ja toisaalta elämä ilman teknologisesti
muunneltuja elintarvikkeita (mutta muiden
ruoan terveysvaarojen armoilla).

LU O T TA M U S  J A  L E G I T I I M I S Y Y S

Ruokaan kohdistuvasta luottamuksesta tai
sen puutteesta puhuminen (vrt. Sellerberg
1991 edellä) on samalla tavoin epätarkkaa
kuin riskien sotkeminen vaaroihin. Viime
aikoina on sosiologisessa kirjallisuudessa
tullut tavaksi ehdottaa luottamuksen puu-
tetta kaikenlaisen sosiaalisen epävakauden
perimmäiseksi syyksi (ks. esim. Fukuyama
1995). Kuten Adam Seligman (1997) on Luh-
mannia mukaillen ehdottanut, on syytä erot-
taa toisistaan henkilöihin kohdistuva luot-
tamus (merkityksessä trust) sosiaalisiin in-
stituutioihin, organisaatioihin tai järjestel-
miin kohdistuvasta luottamuksesta (merki-
tyksessä confidence) Ensinmainittu luotta-
mus liittyy aina persoonallisiin suhteisiin.



8
T
&
E
 
1
/
9
8
 
 
•
 
 
I
N
 
F
O
O
D
 
W
E
 
D
O
 
N
O
T
 
T
R
U
S
T

Voin luottaa paikalliseen lihatiskin Väiskiin,
joka vakuuttaa, että hänen myymänsä liha
ei tule Britanniasta, tai voin luottaa terveys-
ministerin lausuntoon, jonka mukaan hul-
lun lehmän tauti ei voi saastuttaa suoma-
laista karjaa. Luottamus paikalliseen liha-
kauppiaaseen perustuu parhaassa tapauk-
sessa pitkäaikaiseen suhteeseen, ja sitä voi
ylläpitää myös hänen henkilökohtainen
charminsa ja vakuuttelukykynsä. Ministe-
riön tapauksessa minun on samoin luotta-
minen ministerin henkilökohtaiseen karis-
maan tai maineeseen. (Mm. siksi kysymys
politiikon henkilökohtaisesta maineesta on
nykyisin niin tärkeä.) Mutta vaikka tällaiset
henkilökohtaiset suhteet ovat tärkeitä ja
vaikka ne tulevat usein ajankohtaisiksi sil-
loin, kun asiat muuttuvat pelottaviksi tai
niihin kohdistuu ristiriitaisia odotuksia, ei
siinä kaikki. Tällainen luottamus säilyy tai
tuhoutuu viime kädessä niiden sosiaalisten
instituutioiden legitiimisyyden mukana, joi-
ta kyseiset henkilöt edustavat.

Sosiaalisten instituutioiden nauttima
luottamus (siis confidence) on sama kuin
niiden nauttima legitiimisyys. Modernien
sosiaalisten instituutioiden nauttima legi-
tiimisyys on askarruttanut sosiologiaa vii-
meiset sata vuotta. Legitiimisyyden ongel-
ma koskee myös niitä sosiaalisia instituuti-
oita, jotka vastaavat ‘elintarvikehuollosta’.
Kuten jo Max Weber huomautti, modernien
sosiaalisten instituutioiden nauttima legi-
tiimisyys on luonteeltaan prosessuaalista
(vrt. Luhmann 1983). Moderni tiede ja tek-
nologia on tästä hyvä esimerkki. Kun tiede
tulee riskiyhteiskunnassa teknologisten ja
teknologian kehittämistä koskevien päätös-
ten järkevyyden takuumieheksi, se samalla
joutuu vastuuseen niistä ennustamattomista
ja tarkoittamattomista seurauksista, joita
tuolla teknologialla mahdollisesti on. Vaih-
toehtoja, kuten ruoka-aineiden turvallisuut-
ta tai terveellisyyttä, voidaan kulloinkin ar-
vioida rationaalisesti vain jonkin tai joiden-
kin kriteerien suhteen. Kun polttomoottori
keksittiin ja sitä ryhdyttiin käyttämään au-
tojen voimanlähteenä, kukaan tuskin olisi
voinut ennustaa mitä kaikkea siitä on seu-

rannut. Sama pitää paikkansa nykyisin ke-
hitteillä olevista auton vaihtoehdoista: nii-
den paremmuutta perinteiseen autoon ver-
rattuna voidaan toki verrata ja kontrolloida
joidenkin tekijöiden suhteen – kuten vaik-
kapa ilman saastumisen –, mutta niiden
käyttöönoton kaikkia mahdollisia seurauk-
sia ei kukaan voi tietää. Nykyiset keksinnöt
eroavat polttomoottorin kaltaisista vanhoista
teknologisista keksinnöistä eräässä ratkai-
sevassa suhteessa. Ne tehdään ja niitä
perustellaan tietoisesti teknologisesti pa-
rempina vaihtoehtoina – ja siksi ne ja niitä
tuottavat ja rahoittavat instituutiot ovat
jatkuvasti alttiita pettymyksien tuottamalle
kritiikille.

Ruokaa ja terveyttä koskevan keskuste-
lun ‘tieteellistyminen’ ei siten välttämättä
ole rauhoittanut mieliämme ruoan turvalli-
suuden suhteen. Kuten Beardsworth ja Keil
ovat todenneet (1997, 159),

“tieteellinen tieto on luonteensa mukaan
aina väliaikaista, kiistoille, haasteille, kor-
vattavuudelle altista. Tässä mielessä se ei
muistuta ‘common sense’ -tietoa eikä tra-
ditionaalista empiiristä tai maagista tietoa,
jonka joustava ja hitaasti muuttuva luon-
ne tekee siitä sekä kotoisampaa että tut-
tua. [...] Täten ruokaa ja ravitsemusta kos-
keva tieto ei välttämättä rauhoita eikä li-
sää luottamusta yleisön keskuudessa.”

Sama seikka pätee myös muihin ruoan
kanssa tekemisissä oleviin ‘maallisempiin’
instituutioihin tai auktoriteetteihin. Mene-
tettyään perinteisen ja kyseenalaistamat-
toman auktoriteettinsa niillä ei ole muuta
taetta legitiimisyydelleen kuin oma olemas-
saolonsa, sääntöjen seuraaminen ja näiden
sääntöjen suhteellinen avoimuus.

Tällaiset instituutiot tulevat alttiiksi myös
kilpailevien intressiryhmien ‘itsekkäille’ pyr-
kimyksille. Analysoimalla munissa esiin-
tynyttä salmonellaa koskevan paniikin puh-
keamista vuonna 1988 Britanniassa M.J.
Smith (1991) osoitti konkreettisesti, miten
aiemmin suljettu päätöksenteko- ja hallinto-
yhteisö joutui avoimemmaksi muuttuessaan
samalla ristiriitojen ja poliittisesti kiistan-
alaisten kysymysten kentäksi.



I
N
 
F
O
O
D
 
W
E
 
D
O
 
N
O
T
 
T
R
U
S
T
 
 
•
 
 
T
&
E
 
1
/
9
8

9

Kuten Sellerberg (1991, 199) on toden-
nut,

“todellinen vaikeus on siinä, että mitkään
muodolliset säännöt eivät kykene suuren
yleisön puolesta jakamaan ruokia luotta-
musta ansaitseviin ja vähemmän luotta-
musta ansaitseviin. Tämä johtuu siitä, et-
tä viime kädessä luottamusta per se on
mahdotonta synnyttää suunnitelmin.”

Mutta ehkä onkin liikaa edellyttää tai
toivoa tällaisen vahvan luottamussuhteen
olemassaoloa ruokaa tarjoavien ja siitä
huolehtivien instanssien, kuten toisaalta
ruoan tuottajien, kauppiaiden sekä valtion
viranomaisten ja toisaalta kuluttajien välil-
le. Ehkä onkin riittävää, että sekä kyseiset
sosiaaliset instituutiot että muutkin yhteis-
kunnan instituutiot nauttivat yleensä edes
jonkinasteista legitiimisyyttä. Ei ehkä ole
sattuma, että ruokapelot ja -paniikit – sa-
moin kuin fundamentalististen reaktioiden
voimakkuuskin – ovat Suomessa ja muissa
Pohjoismaissa sittenkin suhteellisen heik-
koja esimerkiksi Brittein saariin verrattuna.
Tällä ei ole välttämättä mitään tekemistä
sen kanssa, missä maassa ruoka tosiasiassa
on parempaa ja turvallisempaa. Ehkä voi-
daan paremminkin sanoa, ettei tällaisen ‘ob-
jektiivisen’ ja kiistattoman paremmuuden
toteamiseen oikeastaan voi olla olemassa
mitään keinoa.

En malta tässä yhteydessä olla lainaa-
matta kuvausta eräänlaisesta ääritapauk-
sesta, jokseenkin täydellisestä instituutioi-
den legitiimisyyden menetyksen seurauk-
sista kuluttajille:

“Kaikki osapuolet pettivat toisiaan: Omis-
tajat maksoivat myyjille liian vähän, myy-
jät yrittivät varastaa, ostajat saivat viallisia
tuotteita, ja myyjät piilottivat osan voitois-
ta omistajilta. Kiinalainen pääkauppias tie-
nasi kuitenkin todella paljon, mutta ystä-
väni (kioskimyyjäksi ryhtynyt entinen yli-
oppilas) tunsi melkein sääliä tätä kohtaan,
koska tämän täytyi pankkien perimien
suurten maksujen takia istua yöt ja päivät
arkkunsa päällä, jonka sisältämät rahat me-
nettivät nopeasti arvoaan laukkaavan in-
flaation myötä.”

 Näin venäläistä kioskikauppaa l990-luvun
alussa tutkinut Caroline Humphrey (1995,
51) kuvasi sen todellisuutta.

Riskien ja vaarojen sietokyvyn kannalta
sosiaalisten instituutioiden nauttima legi-
tiimisyys on keskeistä. Voidaan väittää, että
niin kauan kuin tämä legitiimisyys ei ole
vakavasti uhattuna, eivät ruokaakaan kos-
kevat pelot ja huolet saavuta hälyttäviä mit-
tasuhteita. Tällainen legitiimisyys ei kui-
tenkaan koskaan ole itsestään selvää ja ker-
ran horjuttuaan sen uudelleen saavuttami-
nen voi olla hyvin vaikeaa – kuten esimer-
kiksi Venäjän tapaus osoittaa. Tulevaisuu-
dessakin ruokapelot tulevat kuitenkin luul-
tavasti rajoittumaan äkillisesti ja toistuvasti
puhkeaviin, mutta suhteellisen harmittomiin
paniikkeihin, jotka koskevat vain joitakin
ruokalistamme ainesosia ja jotka katoavat
yhtä odottamatta kuin syntyivätkin. Ratkai-
sevaa on kuitenkin se, voivatko tällaiset
yksittäiset epäluottamuksen ilmaukset
kumuloitua ja muuttua koko modernia tie-
dettä, teknologiaa ja hallintoa kohtaan suun-
natuksi perustavanlaatuiseksi epäluotta-
mukseksi.

v i i t e

1. Kuten Colin Campbell (1996) on osoittanut,
yksilöllistymistä koskevissa sosiologisissa
teorioissa sellaisina, kuin sekä Beck että
Giddens niitä ovat esittäneet, on yleinen har-
ha: ne tarkastelevat sosiaalista toimintaa
ikään kuin kyse olisi – rationaalisesta – pää-
töksenteosta.

K I R J A L L I S U U S

 Beardsworth, A & Keil, T. (1997) Sociology on
the Menu. London and New York: Routledge.

 Beck, U. (1986) Risikogesellschaft. Frankfurt
am Main: suhrkamp.

 Beck, U. & Beck-Gerscheim, E (1996) ‘Indi-
vidualization and ‘precarious freedom’: Per-
spective and controversies of a subject ori-
ented sociology’ teoksessa Heelas, D. et al.
(eds.): Detraditionalization. Critical Reflec-
tions on Authority and Identity. Cambridge:
Blackwell.



1
0

T
&
E
 
1
/
9
8
 
 
•
 
 
I
N
 
F
O
O
D
 
W
E
 
D
O
 
N
O
T
 
T
R
U
S
T

 Campbell, C. (1997) ‘Detraditionalization, Char-
acter and the Limits to Agence’ teoksessa
Heelas, P et al (eds.): Detraditionalization.
Critical Reflections on Authority and Iden-
tity. Cambridge: Blackwell.

 Cohen, J. (1973) Folk Perils and Moral Panics.
The Creation of the Mods and Rockers. Lon-
don: Paladin.

 Fischler, C. (1990) L’homnivore. Paris: Odil
Jacob.

Giddens, A. (1990) The Consequencies of Mo-
dernity. Cambridge: Polity Press.

 Fukuyama, F. (1995) Trust: the Social Virtues
and the Creation of Prosperity. London:
Hamish Hamilton.

 Gronow, J. (1997) The Sociology of Taste. Lon-
don and New York: Routledge.

 Humphrey, C. (1995) ‘Cheating a culture of
disillusionment. Consumption in Moscow,
a chronicle of changing times’ teoksessa
Miller, D. (ed.): Worlds Apart. Modernity
through the prism of the local. London and
New York: Routledge.

 Luhmann, N. (1983) Legitimation durch
Verfahren. Franfurt am Main: Suhrkamp.

 Luhmann, N. (1990) ‘Risiko und Gefahr’
teoksessa Luhmann, N.: Soziologische

Aufklärung 5. Opladen: Westdeutscher
Verlag.

 Luhmann, N. (1997) Die Gesellschaft der
Gesellschaft. 2 Bde. Frankfurt am Main:
Suhrkamp .

 Noro, A (1991) Muoti, moderniteetti ja ‘kolmas’.
Tutkielma Georg Simmelin sosiologiasta.
Jyväskylä: Tutkijaliitto.

 Riesebrodt, M. (1990) Fundamentalismus als
patriarchalische Protestbewegung. Tübin-
gen: J.C.B.Mohr (Paul Siebeck).

 Seligman, A.B. (1997) The Problem of Trust.
Princeton, N.J.: Princeton University Press.

 Sellerberg, A-M. (1991) ‘In food we trust: vitally
necessary confidence and unfamiliar ways
of attaining it’ teoksessa Fürst, E. et al (eds.)
Palatable Worlds. Oslo: Solum.

 Simmel, G. (1987) Das individuelle Gesetz.
(Hrg. von M Landman.) Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

 Smith, M.J. (1991) ‘From Policy community to
issue network: salmonella in eggs and the
new politics of food’. Public Administration
69:2, s.235-255.

 Warde, A. (1997) Consumption, Food and Taste.
London: Sage.


