
KOLUMNI 	 SARA HEINÄMAA 

FILOSOFISESTA LIIKKEESTÄ 

Minusta tuntuu, erityisesti näinä aikoina, että filosofin pitää, jälleen kerran, aja-
tella ennen muuta filosofian luonnetta. Tarkoitan, että ennen kuin filosofi voi 
saavuttaa tai tarjota minkäänlaisia tuloksia — teoreettisia tai poliittisia ratkaisuja, 
uusia käsitteitä tai tulkintoja, neuvoja tai terapiaa — hänen tulee ajatella kriittises-
ti ja tinkimättä oman toimintansa luonnetta ja perustaa. 

Ei riitä, että hän suorittaa tällaisen itsekriittisen ajatusliikkeen alustukseksi tai 
lähtökohdaksi teorettisille ja käsitteellisille rakennelmilleen, ei toisin sanoen rii-
tä, että hän ajattelee oman toimintansa mahdollisuutta vain kerran elämässä. 
Liike on suoritettava uudelleen. Kun tulokset ja ratkaisut alkavat hahmottua, ja 
viimeistään silloin kun ne kiteytyvät, filosofin on palattava tutkimaan ajattelunsa 
alkuperää, käännyttävä takaisin sen lähteille. 

Platonin Pidot-dialogissa Diotima-papittaren puhe sisältää tämän idean. 
Diotiman mukaan filosofi ei koskaan ole köyhä eikä rikas viisaudesta eikä to-
tuudesta, vaan aina ääripäiden välillä (Platon: 203e-204a). Tätä ei nähdäkseni 
tarvitse ymmärtää niin, että filosofi siirtyy tietämättömyydestä vähitellen kohti 
absoluuttista totuutta. Diotiman kuvaama filosofinen välitila voidaan ymmärtää 
myös niin, että filosofi on jatkuvasti ääripäiden välillä, liikkuu edes takaisin nii-
den välissä. 

Löydän tällaisen tulkinnan fenomenologisesta perinteestä, Edmund Husserlin 
ja Maurice Merleau-Pontyn teoksista. Husserl kirjoittaa eurooppalaisten tietei-
den kriisiä käsittelevässä teoksessaan, että filosofia kääntyy aina takaisin tutki-
matta ja huomaamatta jääneisiin horisontteihin (1962 [19541: 185). 

Merleau-Ponty kuvaa fenomenologisen ajattelun luonnetta samansuuntaises-
ti pääteoksessaan Phenomenologie de la perception: 

Filosofi on — — ikuinen aloittelija. Tämä tarkoittaa, että hän ei ota annettuna 
mitään, minkä ihmiset tai oppineet uskovat tietävansä. Se merkitsee, että fi-
losofia ei ota itseään annettuna, siltä osin kuin se on onnistunut puhumaan 
totta. Se merkitsee, että filosofia on uusiutuva kokemus [experience] omasta 
alkamisestaan, että se koostuu pelkästään tämän alkamisen kuvauksesta ja 
lopulta että radikaali ajatteleminen [reflexion] on tietoisuutta siitä, että ajatte- 

https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg


lu itse riippuu elämästä, jota ei ole ajateltu tai ei ajatella, ja että tämä on sen 
alkuperäinen, pysyvä ja lopullinen tilanne (1993 [19451 ix, vrt. 75-76). 

Nähdäkseni juuri tällainen edestakainen, alkuun palaava liike on filosofisen 
ajattelun elävä ydin. Ilman sitä filosofia muuttuu ajattelun tekniikaksi. 

Haluan nostaa esille kaksi mallia, jotka auttavat ajattelemaan filosofista liikettä. 
Löydän ne ranskalaisen naisajattelijan Luce Irigarayn teoksesta Sukupuolieron 
etiikka (Ethique de la difference sexuelle). Nämä mallit ovat rakkaus ja ihmetys. 
Molemmat ovat tunteita, emootioita filosofian nykykielellä ja passioita van-
hemmassa terminologiassa. Yhteistä molemmille on ajatus liikutetuksi tulemi-
sesta, liikuttumisesta: jokin koskettaa sielua ja ruumista. 

Irigaray asettaa rakkauden ja ihmetyksen malleiksi ensisijassa sukupuoli-
erolle, naisen ja miehen suhteelle, ei filosofiselle ajattelulle. Minusta kuitenkin 
näyttää, että hän ilmentää omassa ajattelussaan — erityisesti tässä teoksessa 
— juuri näitä tunteita suhteessaan filosofiseen perinteeseen. Hän toisin sanoen 
tutkii filosofisia kirjoituksia sekä rakkaudella että ihmetyksellä. Hän kuuntelee 
ja seuraa toisen sanoja, toisen ajatuksen liikettä. Ei unohdu niihin eikä kadota 
itseään niihin vaan antaa niiden avata omaan ajatteluun vapaan tilan, antaa nii-
den pysähdyttää ajatus ja tehdä mahdolliseksi poikkeaminen ajatuksen totun-
naisista reiteistä. 

Voisi ehkä sanoa, että purkamisen ja rakentamisen sijasta Irigaray lähestyy 
filosofisia tekstejä lempeästi, ikään kuin hyväillen. Päämääränä ei ole synnyttää 
uutta älyllistä lasta, teoriaa tai käsitettä, vaan avata perinteen ja lukijan välille 
hedelmällinen tila, jossa molemmat voisivat liikkua ja tulla liikutetuiksi ennalta-
arvaamattomilla tavoilla. 

Mutta mikä on se erityinen merkitys, jonka Irigaray antaa hedelmällisyydel-
le? Hän löytää tämän merkityksen Pidoista ja siellä Sokrateen puheesta, kohdas-
ta jossa Sokrates kertoo Diotima-papittaren oppista. Diotiman kuvaama rakkau-
den muoto ei suuntaudu rakastavien — rakastajan ja rakastetun — väliltä kohti 
kolmatta, rakkauden mahdollista tulosta. Se ei tavoita sen paremmin henkistä 
kuin ruumiillistakaan lasta. Tämä rakkaus jää viipymään rakastavien välille, ja 
sen hedelmällisyys on heidän liikkumistaan ja liikuttumistaan, jatkuvaa muuttu-
mista. Tässä ja nyt elettyä välitilaa ei tule uhrata tulevalle. Sitä ei pidä käyttää 
tulevan hyväksi (Irigaray 1984: 20). 

Sen sijaan, että rakastaja ja rakastettu hedelmöittäisivät toisensa vain kertaal-
leen ja loisivat kolmannen joka jäisi heidän jälkeensä, he kasvavat ja kasvattavat 
toisiaan tässä ja nyt. He eivät etsi kuolemattomuutta lapsen kautta — ruumiillisen 
tai henkisen — vaan toteuttavat sitä itsessään ja toisissaan. Kuolemattomuus ei 
näin ollen merkitse pysyvän ja kestävän tavoittelua, vaan kuoleman lykkäämis-
tä, muuttumista ja uudistumista, tilassa jonka voi luoda vain toisen kanssa, kah-
den välille. 

Irigaray sanoo, että rakkaus on tulemisen, täydellistymisen mahdollisuus, 
eikä sillä ole muuta päämäärää kuin tämä tuleminen (1984: 39). 

* * * 

Mitä silloin tarkoittaa filosofia, viisauden rakastaminen? 



1.4 Se merkitsee Irigarayn mukaan muun muassa sitä, että ajatuksen kulkua ei 
tarkastella sen tulosten kestävyyden kautta vaan itse liikkeen kautta. Rakkaus ei 
viisauden rakkaudenkaan tapauksessa ole pysyvän, muuttumattoman 
lua, vaan jatkuvaa muutosta. Tätä ei pidä ymmärtää niin, että todellisuus pitäisi 
muuttaa minulle sopivaksi, minun odotuksiani vastaavaksi. Muutos tapahtuu 
ennemminkin minussa ja meidän välillämme: todellisuuden kohtaaminen tarjo-
aa mahdollisuuden arvioida omat odotukset ja lähtökohdat uudelleen. 

Tässä Irigarayn toinen malli, Descartesin ihmetyksen tunne, osoittautuu 
valaisevaksi. Kyseessä on eräänlainen pysähdys. Descartes luonnehtii ihmetystä 
sanomalla, että ruumiin ja mielen liitosta ylläpitävät toiminnot, veren ja sydä-
men liikkeet, pysähtyvät hetkeksi, salpautuvat. Tämä tapahtuu silloin, kun koh-
taamme jotakin tavatonta tai ainutlaatuista, jotakin mikä ei sovi odotuksiimme ja 
tietoihimme. Ihmetyksen tilassa me emme vielä sovella nautinnon ja tuskan, 
tavoiteltavan ja torjuttavan kaksinapaista arvoasteikkoamme kohtaamaamme 
todellisuuteen. Todellisuus ehtii siksi ikään kuin yllättää meidät, ilmaista ja to-
teuttaa itseään silmiemme edessä 

Irigaray ottaa Diotiman rakkauden ohella kartesiolaisen ihmetyksen malliksi 
sukupuolten kohtaamiselle. Sen sijasta että kiirehdimme mittaamaan ja arvioi- .. 
maan toisen miehisyyttä tai naisellisuutta omien tarpeiden ja odotustemme mu- c, 
kaan, voimme malttaa ja odottaa, pysähtyä kuuntelemaan, tunnustelemaan ja 
katselemaan, miten hän kertoo itsestään, miten toteuttaa itseään. 

Ihmettelyn malli korostaa myös filosofian kohdalla tietynlaista pysähtymistä. 
Se merkitsee totunnaisten ajatustoimintojen keskeyttämistä, mahdollisuutta pi-
dättäytyä tavanomaisista arvioida ja teoista, vaatimusta kyseenalaistaa omat en-
nakko-odotukset ja arviointiperusteet. Päämääränä ei ole täydellisempi itse-
tuntemus eikä kattavampi itseymmärrys, vaan avoimempi, joustava ajatuksen 
liike, sellainen joka kykenee kohtaamaan toisen, kohtelemaan toista — maail-
maa, ihmistä ja kirjoitusta — sen loputtomassa outoudessa. 

Irigaray osoittaa, että filosofin suhde filosofiseen perinteeseen voi olla lem-
peä, lemmekäs. Tällöin kirjoituksesta ei etsitä ratkaisevaa totuutta eikä kohtalo-
kasta virhettä. Lukija pikemminkin kasvattaa niitä ajatuksen alkoita, jotka voivat 
viedä häntä uusiin suuntiin. 

Ihmettelevä filosofinen suhde, jota Irigaray hakee naisen ja miehen välille, 
elää hedelmällisenä hänen omassa kirjoituksessaan: 

Se, että kuuntelen sinua, ei ole sitä, että odotan tai saan sinulta jotakin infor-
maatiota, eikä se myöskään ole tunteen puhdas ilmaisu. Se, että kuuntelen 
sinua, on sitä, että kuuntelen sanojasi ainutlaatuisina, palautumattomina, 
palautumattomina erityisesti omiin sanoihini, uusina, vielä tuntemattomina. 
— — [Se] edellyttää, että olen saatavilla, että kykenee jälleen kerran ja aina 
hiljaisuuteen (Irigaray 1996: 1). 

KIRJALLISUUS 

Husserl, Edmund: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 

Phänomenologie. Husserliana, Band VI. Martinus Nijhoff, Haag, 1962 [1954]. 
Irigaray, Luce: Ethique de la difference sexuelle. Minuit, Paris 1984. 
—: I Love to You: Sketch of a Possible Felicity in History. Käänt. Alison Martin, Routledge, 

New York, London, 1996 [1992]. 
Merleau-Ponty, Maurice: Phenomenologie de la perception. Gallimard, Paris 1993 [1945]. 
Platon: Pidot, teoksessa Teokset III. Otava, Helsinki 1982. 


