
JOKO "JOKO/TAI" TAI "JA" 

ULRICH BECK, The Reinven-
tion of Politics. Rethinking 
Modernity in the Global Social 
Oreder. Polity Press, Cambrid-
ge 1997. Saksankielestä kään-
tänyt Mark Ritter. Alkuperäis-
teos Die Erfindung des Politi-
schen. Suhrkamp Verlag 1993. 

On miellyttävää havaita, 
kuinka sosiologien keskuudes-
sa on virinnyt aivan uudenlai-
nen keskustelu politiikasta ja 
sen merkityksestä "systeemil-
le". Ulrich Beck on yksi näistä 
keskustelijoista. Hänen teok-
sestaan Reinvention of Politics 
on tullut eräänlainen "reflek-
siivisen" sosiologian uusi po-
liittinen katekismus. Tarkoi-
tuksenani ei kuitenkaan ole 
esitellä tuota teosta vaan esit-
tää sitä kohtaan muutamia kriit-
tisiä huomioita. 

Beckin uudelleen keksimä 
politiikka ei hänen mukaansa 
ole perinteisen politiikan uu-
delleen keksimista. Perinteisel-
le tai pikemminkin "yksinker-
taisen" modernin politiikalle 
oli, ainakin Beckin mukaan, 
nimittäin•ominaista ennen kaik-
kea eräänlainen "joko/tai"-lo-
giikka. Tuon poliittisen logii-
kan tai rationaalisuuden teo-
reettisen alkuperän Beck pai-
kantaa Carl Schmittin käsityk-
seen poliittisesta. Schmittin 
mukaan poliittisen edellytyk-
senä on vihollisen olemassa-
olo, tai pikemminkin "fyysisen 
tappamisen reaalinen mahdol-
lisuus". 

Beckin mukaan tällainen 
käsitys politiikasta ei kuiten-
kaan tee oikeutta "refleksii-
visen" modernin aikakaudella, 
jota leimaa "joko/tar-ajattelun 
sijaan pikemminkin eräänlai-
nen "ja"-ajattelu. Tuon ajatte-
lun myötä syntyy uusi poliitti-
nen rationaalisuus ja Beckin 
mukaan sen ytimessä on "am- 

bivalenssin" käsite. Poliittinen 
ei ala vihollisen tunnistamisesta 
tai ystävä/vihollinen jaottelus-
ta vaan pikemminkin niiden 
välimaastosta, kahden vaiheilla 
olemisesta ja epäilystä. Tästä. 
näkökulmasta "joko/tai"-asetel-
ma merkitsee pikemminkin 
politiikan loppua. 

Beck ei kuitenkaan naivilla 
tavalla väitä, että me olisimme 
siirtyneet pysyvästi "joko/tai"-
ajattelusta "ja"-ajatteluun, vaan 
päinvastoin korostaa, että nämä 
molemmat ajattelutavat ovat 
moderniteetissa tai "globaalis-
sa sosiaalisessa järjestyksessä", 
kuten kirjan alaotsikko ilmoit-
taa, kaiken aikaa läsnä ikään 
kuin modernisaatioprosessin 
vastakkaisina tendensseinä. 
Yhtäältä on olemassa aidon 
modernin eli "refleksiivisen" 
modernin globaali tendenssi, 
joka ajaa muun muassa ihmis-
oikeuksia ja jonka kannattajiin 
Beck itsensä lukee, ja toisaalta 
"vastamodernin" globaali ten-
denssi, joihin voidaan lukea 
kaikki ne, jotka kannattavat 
muun muassa ksenofobiaa, 
geenimanipulaatiota sekä mui-
ta Beckin mielestä monessa 
suhteessa ongelmallisia tai pe-
räti pahoja asioita. 

Kyse ei hänen mukaansa 
kuitenkaan ole vastakkain-
asettelusta. Vastamodernin 
kannattajat eivät nimittäin voi 
asettua esille poliittisena vihol-
lisena, sillä tämä tietenkin tar-
koittaisi palaamista "joko/tai"-
logiikkaan (joko "joko/tai" tai 
"ja") ja siis "yksinkertaisen" 
modernin aikakauteen erotuk-
sena "refleksiivisestä" moder-
nista. Tämän takia Beck varaa 
heille toisenlaisen statuksen. 
Vastamodernin kannattajat ei-
vät ole poliittisia vihollisia, pi-
kemminkin he ovat "pahoja" 
ihmisiä. 

Monille 1700-luvun valistus- 

jätetään huomiotta Reijo Kupi-
aisen alkutekstin rinnalla luet-
tavaksi tarkoitettu Gelassen-
heit-käännös Silleen jättämi-
nen) myös ensimmäinen mit-
tavampi Heidegger-suomen-
nos. Huolimatta Heideggerin 
tekstin käännöstyölle asetta-
mista vaikeista haasteista on 
suomennos onnistunut ja luet-
tava. Siitä näkyy tehtävän vaa-
tima ajattelun työ. Myös lop-
puunliitetyt termien käännök-
set ja kirjallisuusluettelo ovat 
hyödyllisiä. Alkutekstin tiiviys 
ja saksan kielen ominaispiir-
teet, joilla Heidegger usein 
operoi, eivät luonnollisesti aina 
käänny suomeksi vastaavalla 
selkeydellä. Suomennoksen 
tyyli on paikoin jähmeää, ja 
välillä lauseiden sisäiset viit-
taussuhteet ja tasot hämärtyvät. 
Käännöksen laajuuden ja on-
gelmallisuuden huomioon-
ottaen on ymmärrettävää, ettei 
kömmähdyksiltäkään täysin 
ole vältytty. Useimmat suomen.- 
nosratkaisut tuntuvat perustel-
luilta, mutta niistä voidaan ja 
on syytäkin keskustella, jotta 
ajattelu todella tapahtuisi kie-
lessä. Taideteoksen alkuperä 
tekee joka tapauksessa päättä-
väisesti työtä, jota Heidegger 
itse piti tärkeänä: kääntämistä. 

Miika Luoto 

https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg


MM
V  

ajattelijoille oli ominaista löy-
tää moraali "pahan" politiikan 
"neutraalina", poliittiset kon-
fliktit ylittävänä ratkaisuna, ja 
tämä malli tuntuu kelpaavan. 
Beckillekin. Hän menee kui- 
tenkin pidemmälle. "Vasta- _ 
modernin" kannattaja ei ole 

— vain "paha", hän on "epänor- 
maali", sillä hän ei kykene koh-
taamaan modernisaatiopro-
sessiin normaalisti kuuluvaa. 
"ambivalenssia" — tämä kyke-
nemättömyys näyttää johtuvan 
psyykkisistä syistä — ja tämän 
takia hänestä ja hänen "vasta-
modernista" ajattelustaan tulee 
pakosti sairasta. Tämä sairaus 
kyllä kuuluu, sen Beck myön-
tää, osana tuohon prosessiin 
itseensä, mutta "hyvien" on 
nähtävä ennen kaikkea se, että 
tuota sairautta ei koskaan voi-
da täysin poisjuurruttaa. Pikem-
minkin sen kanssa on opitta-
va tulemaan toimeen. Jos sitä 
ei kyetä liittämään "ja"-logiikan 
mukaan toimivaan globaaliin 
refleksiiviseen systeemiin, on 
sen vaikutukset ainakin kyet-
tävä neutraloimaan. Vastusta-
jaa ei toisin sanoen tule koh-
della vastustajana, vaan päin-
vastoin onnettomana, jota tulee 
auttaa sopeutumaan, raukkana, 
jonka "ambivalenssin" sieto-
kykyä on lisättävä. Näin hä-
nenkin suhteensa maailmaan 
asettuu ennen pitkää terveelle 
pohjalle, minkä osoittaa se, että 
hän lopulta hyväksyy "ambi-
valenssin" aivan "normaalina" 
ja hylkää oman "joko/tai"-ajat-
telunsa. 

Vaikka Beck siis yrittää aja-
tella politiikkaa uudelleen, se 
tapa, jolla hän psykologisoi "jo- 

ko/tai"-ajattelulle perustuvat 
poliittiset konfliktit ja jolla hän 
tekee tästä ajattelusta "vasta-
modernia" — ilmeisesti jotakin 
luonnollista evoluutiota seuraa-
van — modernisaatioprosessin 
sisään, on pikemminkin osoi-
tus Beckin antipoliittisuudesta 
kuin siitä, että hän olisi löytä-
nyt politiikan uudelleen. Ja se, 
että hän tarjoaa "ja"-logiikan., 
konjunktioon perustuvan po-
liittisen rationaalisuuden ("am-
bivalenssin") niin sanotulle yk-
sinkertaiselle modernille muka 
ominaisen "joko/tai"-logiikan 
mukaan etenevän poliittisen 
rationaalisuuden tilalle, ei ole 
muuta kuin hänen tapansa löy-
tää Aufhebung, konfliktin ylit-
tävä kolmas termi, joka redusoi 
politiikan epäolennaiseksi. Se, 
että Beck ei löydä tai keksi 
politiikkaa siitä konfliktista, 
joka syntyy "joko/tai"- ja "ja"-
ajattelun välillä (siis joko "jo-
ko/tai" tai "ja") on vain osoi-
tus hänen kyvyttömyydestään 
ajatella poliittisin termein tai 
yhtä hyvin, erinomaisesta ky-
vystä ajatella kiistoja yhteiskun-
tatieteiden perspektiivistä. 

Toisaalta Beckin "reinven-
tion" vakuuttavuutta vähentä-
vät ne käsitteet, joilla hän ope-
roi politiikan parissa. Ne ovat 
nimittäin samoja käsitteitä, joita 
yhteiskuntatieteiden läpikotai-
sin epäpoliittinen perinne on. 
luonut: "yhteiskunta" järjestel-
mänä, "politiikka" alajärjes-
telmänä, "subpolitiikka" ala-
järjestelmän poikkeuksena 
(systeemin näkökulmasta "dys-
funktiona"), jolla on kuitenkin 
ikään kuin "feedback"-vaiku-
tus koko järjestelmään, mikä  

tekee järjestelmästä ennakoi-
mattoman ja riskialttiin jne. Se, 
että "systeemi" itse on riskial-
tis, että se pitää sisällään, aivan 
"normaalisti", ambivalentteja 
tekijöitä, joihin tulee suhtautua 
ambivalentisti, ei muuta mi-
tään. "Jäykkä" systeemi on vain 
vaihdettu "joustavaan". 

Ei siis epäilystäkään, ettei-
kö tämä innostus, joka kohdis-
tuu "refleksiiviseen" moder-
niin, viittaisi edelleen siihen 
vanhaan projektiin, jolla yhteis-
kuntatieteet alunperin yrittivät 
pelastaa 1800-luvun hajoamis-
tilassa olevia "yhteiskuntia". 
Poliittisten kiistojen keskellä 
yhteiskuntatieteilijä etsi itsel-
leen "neutraalin" tilan, jossa 
"joko/tai"-logiikan sijaan voi-
tiin hyödyntää "ja"-logiikkaa ja 
jonka avulla hän kykeni arti-
kuloimaan synteettisen kol-
mannen, jonka hän sitten ni-
mesi muun muassa systeemi-
välttämättömyydeksi. Noita 
välttämättömyyksiä on kutsut-
tu funktioiksi ja ties miksi, 
mutta aina ne on voitu lisätä. 
"ja"-logiikkaa käyttäen sys-
teemiksi muuttuneeseen "dif-
ferentioituvaan" ja "yksilöl-
listyvään" yhteiskuntaan (vaik-
ka maailma tuskin koskaan on 
ollut yhtä homogeeninen ja 
epäyksilöllinen) ilman yhtä-
kään todellista konfliktia. 

Tämän takia Beck ei "keksi 
uudelleen" politiikkaa. Päin-
vastoin, hän löytää entistä 
"viekkaamman" tavan toteuttaa 
yhteiskuntatieteiden historial-
lista tehtävää ylimpänä moraa-
lisena tuomarina. 

Mika Ojakangas 


