TARU SORMUSTEN HERROISTA

GILLES DELEUZEN JA PLATONIN

KESTIYSTAVYYS

TYRANNIN MERKISTA

Kenenpi teinin notkeaan mie-
leen Tolkien ei olisi painanut
kuvaa maagisen sormuksen
viettelevisti ja turmelevasta
vallasta, joka ruumiillistui "aar-
rettaan” himoitsevassa Klon-
kussa. My0s antiikin Kreikka
niputti absoluuttisen vallan ja
turmeluksen tuntien tyrannien
sormukset — niin Midaksen,
Gygeneen kuin Polykratesin,
(jonka valtameren pohjaan
heittimi sinettisormus palasi
takaisin kalan vatsassa). Ja
eikd juuri sormuksen sinetti,
despootin merkki, joka painoi
tyrannin omistusoikeuden
materiaan, muodostanut aja-
tusta absoluuttisesta, niky-
mittomastd, kaikkea nikyvii
hallitsevasta vallasta?
Platonin tarussa sormuk-
sen herrasta Lyydian tyranni
Gygene saa nikymattomyy-
teen perustuvan absoluuttisen
valtansa maan uumenista 16y-
timinsd sormuksen avulla,
jonka sinettipuolen ki4dntimi-
nen kimmentd vasten antaa
hinelle mahdollisuuden toi-
mia jumalten tavoin ihmisten
keskuudessa.l Ndin Gygene
vilttdd nikyvyyden kontrol-
liin kiinnittyvia oikeudenmu-
kaisuuden vaatimusta ja voi
toteuttaa tyranniuteen liittyvit
rajattoman halun toiminnot
oikeudenmukaiselta niyttien.
Platonille Gygene ei ole
oikeudenmukainen ja Sokra-
tes, rakastettu, joka niyttdi ra-
kastajalta opettaa meille, ettei
oikeudenmukaisuuden alku-
perd voi olla "nikyvissd”. Juu-
ri empiiristd osoittamista vas-
taan Platon asettaa kysymyk-
sen olemuksista: Mitd on oi-
keudenmukaisuus? Mitd on
Kauneus? Ja onhan typerdi
vastata tihin viittaamalla jo-
honkin erityiseen olevaan.

Mutta Gilles Deleuze kysyykin
itse kysymyksen mieltd. Onko
se paras kysymys olemuksen
etsimiseen? Eikoé Platonkin
kéyti sitd aporeettisissa dialo-
geissaan, jotka pidityvit tiet-
tyyn nihilismiin, ja ldhinna
alustavassa mielessi, jotta voi-
si avata transsendentaalin on-
gelman midrittimittdmin ho-
risontin, alueen, jossa ideat
asettuvat ongelmina?2 Eiko
Hippiaksen kysymys “mikd
niistd?” sovi paremmin ole-
musten etsimiseen, silli se ei
suinkaan viittaa (kuten Sokra-
tes luuli) erillisiin esimerkkei-
hin vaan Deleuzelle konkreet-
tiseen asioiden jatkumoon tu-
lemisen mieless4?

Platon asetti kysymyksien
transsendentaalin kentin em-
piiristd typeryyttd vastaan,
mutta eiko Platonillakin trans-
sendentaali saa lopulta rajo-
jaan empiirisestd, eikd sen lii-
kettd kesytetid ja rauhoiteta ja
eiko siitd tehdi transsendent-
tia? Tunteeko filosofia, jonka
piti erota idin tietdjsti, ei tie-
don omistajana vaan rakasta-
jana (Pitojen eroksena) vield
lilkaa vetoa despootin sinet-
tiin? Deleuze ei sied4 transsen-
denttia ja tisti alkaa kahden
filosofin kisailu ja kestiysti-
vyys, ystivien kohtaaminen
ajattelun alkuna, ei kehamii-
nen paluu filosofian alkuun”
ja esi-filosofiasta sen 16ytami-
nen, miti filosofia oli aina etsi-
nyt (ja joka aina jo oli sielld —
alussa), vaan todellinen uudel-
leen alkava filosofia — filoso-
fian toisto, joka ei ole yhteis-
mitallisten kisitteiden vaihtoa
(tilintekoa ja kirjanpitoa) vaan
varkautta ja lahjoittamista. Va-
rastaen Platonin ampumat nuo-
let Deleuze sinkoaa ne uusiin
suuntiin ja yllittden "filosofian
isan” takaapdin lahjoittaa lail-
lisesta jalkikasvusta huolehti-

valle kreikkalaiselle titd per-
vertoivia dpirdhirviditd. Apa-
rien paluussa perunkirjoituk-
seen jakamisen perustat hal-
keilevat, mestariajattelijan kuva
sarkyy, arkun kansi aukeaa ja
huuto “mini en koskaan ollut
yksi teistd” pakottaa ajattelun
alkamaan uudelleen.3

AJATTELUSTA
SORMITUNTUMALLA

Mutta mitd on ajattelu? Descar-
tes ei madrittinyt ihmistd ra-
tionaalisena eldimend, koska
tdimi olisi edellyttinyt objek-
titvisia ennakko-oletuksia (ku-
ten rationaalisuuden ja eldi-
mellisyyden kisitteet). Sen si-
jaan Descartes oletti kaikkien
tietdvin itsendisesti kisitteistd
riippumatta, esifilosofisella ta-
valla mitd tarkoittaa itse, aja-
tella, olla, ettd epiily on ajatte-
lemista ja ajattelu olemassa-
oloa. Subjektiivinen ennakko-
luulo jokainen tietdd filoso-
fian ennakkoehtona korvaa ki-
sitteiden objektiiviset ennak-
ko-oletukset. Kuinka viatto-
malta se niyttiikiin! Idiootti
asetetaan pedanttia vastaan,
hyvi tahto korvaa lijallisen
ymmirtimisen. Ilkikurista
ajattelijaa ilman hyvii tahtoa
ja luonnollista ajattelun kykyi
syytetddn aristokratiasta, vaik-
ka hin on ainoastaan tarpeek-
si vaatimaton ollakseen tietd-
mitti sen miti jokainen tietdd
Ja kaikkien pitdisi tunnistaa.
Hinelle ajattelu ei ole osalli-
nen tunnistamisen mallista,
jossa kaikki kyvyt toimivat
harmonisesti saman objektin
suhteen yhdessid sovussa ja
rauhassa, sen miki voidaan
nihdi, koskettaa, kuvitella tai
mieltdd ollessa yksi ja sama.
Kenties kyse on ajattelijasta il-
man cogitoa silld eikd cogito
filosofisena kisitteend ole juu-
ri timi kaikkien kykyjen yk-

LT

VYOATILLI¥Y VI YIAT3LLIS]

96/7 3131


https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg

ESITTELYJR JA ERITTELYIR 1 7 4

T&E 2/96

seys ajattelevassa subjektissa;
hyvi tahto filosofian ennak-
koehtona, tunnistaminen sen
ensisijaisena toimintana ja vir-
heiden tekeminen sen suurim-
pana syntind.

Otetaan Theaitetoksen tun-
nistamisen klassinen malli:
"Tunnen sinut ja Theodoruk-
sen ja minun vahakimpalee-
seeni on painunut jalki teistd
kummastakin niinkuin sinetti-
sormuksen leima.”4 Niin pys-
tyn vilttimédin virheitd kuten
sanoa "piivid Theodore” The-
aitetoksen kulkiessa ohi. "Silld
koska jiljet (semeia) ovat sel-
vid ja niille on hyvii tilaa, ne
pystyvit nopeasti toteamaan
mik4 kuuluu mihinkin muot-
tiin.”> Rasti ruutuun, yhdistd
oikeat vastineparit, monivalin-
takoe ajattelun kuvana, mesta-
ri tietdjd ilmoittaa tunnistitko
despootin merkin, kymmenen
pistettd ja papukaijamerkki.
Tietenkin tunnistaminen on
osa jokapdiviistd toimintaam-
me (tuo onauto, timi on poy-
td), mutta onko silld mitdin te-
kemisti ajattelun kanssa? Eiko
tyhmyys ennemminkin kuin
virhe ole ajattelun suurin heik-
kous ja samalla sen korkeim-
man voiman lihde, silld jos
ajattelu pysyy tyhmind niin
kauan kuin sitd ei pakoteta
ajattelemaan, niin eikd juuri
tyhmyyden olemassaolo pa-
kota sitd ajattelemaan — ajatus
siitd, ettd se ei ajattele enne-
kuin joku pakottaa sen siihen.
Tissi Deleuze siteeraa usein
Heideggeria: "Kaikkein aja-
tuksia herittivintd on, ettd
emme vielikiin ajattele.”6

Deleuzen mukaan me ajat-
telemme harvoin ja silloinkin
kysymys on ennemmin sho-
kista, voimista jotka tulevat
pakottaen meidit ajattele-
maan. Tunnistamisen objekti
ei pakota meiti ajattelemaan

niinkddn kuin kohtaamisen
objekti, joka voidaan vain ais-
tia. Platon erotti Valtiossaan
juuri ajatteluun vetoavat sii-
hen vetoamattomista kohteis-
ta. "Aistimuksista toiset eivit
anna ajattelulle yllykettd koh-
teen tutkimiseen, koska aisti
on jo ratkaissut sen laadun.””
Otetaan kolme sormea, pik-
kusormi, nimeton ja keskisor-
mi. Kukin niistd on yhtildisesti
sormi ja "sielu ei tunne pak-
koa kysyi ajattelulta miki sor-
mi oikein on”.8 Sormi kutsuu
vain tunnistamista olematta
koskaan enempid kuin sormi.
Entdpd sormeen juuttunut sor-
mus, onko pehmei sormi tul-
lut nyt kovaksi? Mutta eiko se
mika on kovaa ole myos peh-
meid, koska se on erottama-
ton tulemisesta tai suhteesta,
joka sisdltad vastakohtaisuu-
tensa? "Eikd sielu silloin joudu
pakostakin neuvottomana ky-
symdin, mitd tuo aistimus
oikein ilmoittaa kovaksi, kun
se ilmoittaa sen myos peh-
meiksi?” Laadun ollessa tule-
mista ei mikddn tule (kovem-
maksi) tulematta (pehmeim-
miksi). Platonille juuri timi
vastakohtaisuuksien identi-
teetti annetussa laadussa ta-
pahtuvassa enemmdn ja vd-
hemmdin yhdessdolossa ja sen
aiheuttama rajoittamaton tule-
minen pakottaa ajattelun liik-
keelle.

Deleuzelle timi ei riit4, sil-
14 eik® Platon miiritellessddn
ajatteluun pakottavan vasta-
kohtaisuutena laadussa sekoi-
ta aistimellisuuden olemista
aistimelliseen olevaan?10 De-
leuzelle ajatteluun pakottava
kohtaamisessa on itse aistimelli-
suuden oleminen, eron intensi-
teetti, sentiendum, jonka laatu
aina peittdd. Kyse on siitd miki
voidaan vain aistia (transsen-
dentaalisesti kyvyn loytdessi

omimman alueensa ja rajansa
aistimellisuudesta itsestiin) ja
jota ei ndin ollen voida empii-
risesti aistia (insensible), eli
siis saavuttaa sellaisena, miki
on saavutettavissa muillakin
kyvyilli. Eiko timi aiheuta
shokkia muille kyvyille ja pa-
kota ne asettamaan ongelmia
aivan kuin kohtaamisen ob-
jekti olisi itsessdin ongelman
kantaja?ll Eik6 se pakota avaa-
maan transsendentaalin on-
gelmien kent4n, ongelmien, jot-
ka Platon niyttdi toisissa teks-
teissddn asettavan juuri trans-
sendentaalin muistin singu-
laareiksi kohteiksi — muistin,
jolla on Platonille erityinen
suhde oppimiseen?

Koska emme osaa ajatel-
la, olisi meiddn opittava ajat-
telemaan, mutta Nietzschen
sanoin "oppia ajattelemaan,
meididn kouluissamme ei ole
endi siitd mitddn kisitystd”.12
Klonkku tietii, ettei aarteen
metsistykselle ole metodia,
on vain intensiteetin pakotta-
ma tahdoton seikkailu ja sa-
moin on Deleuzen mukaan
oppimisen laita. Sitd ei ohjaa
kaikkien kykyjen yhteistoi-
mintaa siitelemidin pyrkivd
metodi vaan ennemminkin
kulttuuri ja sen julma muo-
vaus, kreikkalaisten vikival-
tainen paideia, jossa aivan ku-
ten Platonin vanki kuljetetaan
vikivaltaisesti luolasta, kyky
viediin vikivalloin sen oman
hajoamisensa rajoille. Ajatte-
lun transsendentaaliset ehdot
on haettava oppimisesta eikd
tiedosta. Juuri tdssi on Plato-
nin hienous, Platonin, jolle
oppiminen oli todellakin sie-
lun transsendentaalista liiket-
t4, niin tietoon kuin ei-tietoon-
kin palautumatonta (ei siis
ainoastaan vilitys ei-tiedosta
tietoon). TAmin takia Platonil-
le ajattelun ehdot eivit ole



synnynndisid vaan ne mddri-
tetddn muistiinpalauttamisen
mielessi. "Joko meilld on ollut
tdmi tieto jo syntyessimme...
tai he vain palauttavat asioita
mieleensd, joten oppiminen
onkin muistamista.”13 Siind
missd synnynndisyys on vilit-
tomyyden myytti (sopien Des-
cartesille) oppiminen edellyt-
tdd sielussa eroa “ennen” ja
"jalkeen”. Platonilla se tarkoit-
taa ensimmiisen ajan aset-
tamista, jossa unohdamme
sen minki tiesimme, koska on
toinen aika, jolloin 16ydim-
me uudelleen unohtamamme.
Aika johdatetaan ajatteluun, ei
tiettyjen empiiristen ehtojen
rajoittaman ajattelijan empii-
risend aikana (kestidd aikaa
ajatella) vaan puhtaan ajatte-
lun aikana (aika ottaa ajatte-
lun).14

Oppiminen pyrkii siis kou-
luttamaan muistin palautta-
maan mieleen sen miki voi-
daan vain palauttaa mieleen.
Ei empiirisen muistin kohdet-
ta (sen miki on kerran nihty,
kuultu, ajateltu jne.) vaan trans-
sendentaalin muistin kohteen,
sen mikd voidaan vain palaut-
taa mieleen, jopa ensimmii-
sen kerran, ei kontingenttia
menneisyyttd vaan mennei-
syyden itsessiin, memoran-
dumin. Jos empiirinen unoh-
dus leikkaa unohdetun autta-
mattomasti muistin saavutta-
mattomiin, niin transsenden-
taalin muistin memorandum
sisdltad itsessdin perustavan
unohtamisen. Kyse on iki-
muistoisesta muistamattomas-
ta unohtamisen ollessa perus-
tavassa muistissa aivan kuin se
olisi muistin "4innis” voima
suhteessa sen omaan rajaan.
Mutta saavuttaako Platonin
muistiinpalautus menneisyy-
den olemisen itsessdin vai se-
koittaako Platon timinkin

menneeseen olevaan? Vaikka
Platonin muistiinpalautus ei
koske havaittavaa empiiristi
objektia, se koskee toista ob-
jektia, joka vaatii tulla tunnis-
tetuksi itsessddn. Sitd ei olla
koskaan nihty ja kuitenkin se
on aina jo tunnistettu ja Platon
sanookin runollisesti, ettd se
on nihty toisessa elimissi,
myyttisessd ldsndolossa. Ajat-
teluun johdatettu aika, puhdas
menneisyys, jonka piti miirit-
t44 ideoita ilmaistaankin myyt-
tisena nykyisyyden kiertona ja
ero alistetaan myyttiselle sa-
mankaltaisuuden muodolle.
Platonilla transsendentaali
muisti pakottaa edelleen ajat-
telun ajattelemaan sitd miki
voidaan vain ajatella. Jilleen
transsendentaali harjoitus, jos-
sa ajattelu pakotetaan saavut-
tamaan cogitandum, Olemus,
ei intelligiibeli vaan intelligii-
belin oleminen aivan kuin
timi olisi sekd ajattelun kor-
kein voima etti ajattelematon.
Mutta Platon esittdd timin
erotettujen vastakohtien ter-
meilldi ja meidit pakotetaan
ajattelemaan pienti, joka ei
ole muuta kuin pienti, suurta,
joka ei ole muuta kuin suurta.
Olemus middrittyy todellisen
Identiteetin muodossa (Sama
ymmirrettynd auto kath’ hau-
to) kaiken loytidessi vield pe-
rustansa siitd, ettd on olemas-
sa ennen kaikkea ja kaikesta
huolimatta Hyvin analogian
muodolle perustuva ajattelun
hyvi tahto. Sormi-tekstin kir-
joittanut Platon oli Deleuzelle
myo6s ensimmdinen, joka nos-
tatti tuon tekstin voiman neut-
ralisoivan dogmaattisen ja
moraalisen ajattelun kuvan.
Loydettyddn korkeamman tai
transsendentaalisen kykyjen
kayton Platon alisti ne vasta-
kohtaisuuden muodolle ais-
timellisessa, samankaltaiselle

muistamisessa, identiteetille
olemuksessa ja analogialle hy-
vdssd valmistaen niin tietd
representaation ja identiteet-
tin maailmalle.15

Deleuzelle Platon on kui-
tenkin risteyskohta, jossa kaik-
kea ei olla vield sinetoity. Pla-
tonissa moyryai vield herak-
leitoslainen maailma ja kesy-
tettdvian eldimen viimeiset
vastustelevat liikkeet kertovat
usein enemmin sen luonnos-
ta kun sen vapaa olotila. Hy-
vin perusteltu, rajoitettu ja
ddrellinen representaatio on
ennemminkin Aristoteleen
objekti. Platonilla idea ei vield
alista maailmaa representaa-
tion vaatimuksille. Ennem-
minkin kyse on vield brutaa-
lista l4snéolosta, joka voidaan
manata avuksi toimimaan juu-
ri sind miki ei ole "represen-
toitavissa” asioissa. Aristoteles
niki sen miki oli korvaama-
tonta pldtonismissa. Erojen
dialektiikalla on oma erotte-
lun eli jakamisen (dihairesis)
menetelminsd, joka toimii il-
man vilitermii, ldhinni vilit-
tdmdsti ja enemmin idean ins-
piroimana kuin yleiskisitteen
vaatimuksen alla. Aristoteles
oli oikeassa pitdessiin jaka-
mista laittomana syllogismina,
jolta puuttui vilitermi.16 Mutta
platonisessa jakamisessa ei
ole kysymys lajistamisesta. Se
ei ole kiinteisti yleistimisel-
le, ei miidrityn suvun jakamis-
ta lajeihin vaan sekoittunei-
den lajien jakamista puhtaisiin
sukulinjoihin. Se on puhtaan
erottamista epdpuhtaasta, kul-
lanhuuhdontaa.17

KIHLOISTA JA
KOSIJOISTA

Kreikkalainen filosofia syntyy
vapaan kilpailun kentilld ja
platoninen dialektiikka ei ole
vastakohtien tai ristiriitojen

SLI

VIATILLINT VI YrATILLIS]

96/7 3131



ESITTELYJA JA ERITTELYIE 71 76

T&E 2/96

dialektiikkaa vaan kilpailun
(amphisbetesis) dialektiikkaa
arvoistensa ystivien kesken.
Kilpailijat esittdvit vaateita,
jotka juuri johtavat perustan
etsimiseen. Kosijoiden vaa-
tiessa tiettyd laatua (tytdrtd)
tarvitaan perusta (isd), jotta
oikeutetut vaateet voidaan
erottaa vidristd vaateista, kul-
tainen vihkisormus tinaisesta
rihkamasta.

Deleuzelle Platonin dialek-
titkkan tarkoitus on juuri eron
tekeminen ja ldhtien liikkkeelle
indifferentistd determinoimat-
tomasta materiasta, sekoituk-
sesta jossa ei ole jakautumista,
se pyrkii erottamaan, deter-
minoimaan siiti puhtaan lin-
jan Idean kautta. Ero ei siis
asetu lajien vilille, vaan tiysin
valitun linjan puolelle, puh-
taaksi eroksi. Platon ei pyri
luokittelemaan tai identifioi-
maan vaan autentisoimaan ja
valmiin vilityksen puuttuessa
hin joutuu likkkumaan vilitto-
myyden syvyydessd, sen dia-
lektiikassa ilman annettua
verkkoa tai johtolankaa.

Miten sitten Plato asettaa
eron? Hin asettaa sen myytin
avulla. Jakamisen saapuessa
aktuaalisen valinnan tehti-
viin se ajautuu yhtakkid myy-
tin kuljettamaksi.18 Myytti ei
kuitenkaan keskeytd jakamis-
ta vaan on sen perustava osa.
Jakamisen tarkoituksena on
ylittid myytin ja dialektiikan
dualismi, yhdistd4 niiden val-
ta. Kehdmiinen myytti on to-
dellakin tarina perustasta ja
juuri se sallii mallin rakentami-
sen, jonka kautta on mahdol-
lista tuomita vaateet hyvin pe-
rustelluiksi, huonosti perustel-
luiksi tai perusteettomiksi.
Juuri jakaminen itsessdin vaa-
tii perustaa pystydkseen aset-
tamaan eron ja perusta taas
vaatii jakamista erojen tilana

eli sind miki tdytyy perustaa.
Myytti taas toimii immanentti-
na mallina perustaa kaipaaval-
le testille. Se asettaa kehin,
josta saadaan riittdvd perusta
kilpailijoiden vaateiden eron
mittaamiseksi; Faidroksessa
Ideat sellaisina kuin niiti tai-
vaankantta kiert4vit sielut "kat-
selevat”, Valtiomiechessd pai-
men-jumala, joka ”johti ja oh-
jasi kaikkea kiertoliikettd”.19
Perusta ilmaantuu kehin kes-
kuksena tai moottorina ja se
antaa merkityksen jakamisen
menetelmille asettaen vali-
koivan osallisuuden asteet.

Platonilla osallisuus mer-
kitsee juuri omata osa, omis-
taa jonkun jilkeen. Se miki
omistaa ensimmdisend on pe-
rusta itsessiidn. Vain Oikeu-
denmukaisuus on oikeuden-
mukaista. Vaatijat, jotka tavoit-
televat tiettyd ominaisuutta
(tytirtd) voivat omata sen vain
siind suhteessa kuin he ovat
oikeuttaneet vaateensa perus-
tan (isin) kautta. Saadakseen
“tyttdren” on siis muistutettava
”isd4” (ollakseen oikeudenmu-
kainen on muistutettava oi-
keudenmukaisuuden Ideaa),
eiki kysymys ole ulkoiseen
suhteeseen perustuvasta, vaan
sisdisestd ja henkisestd saman-
kaltaisuudesta. Samankaltai-
suus ei kulje niinkd4n asiasta
toiseen kuin asiasta itsestdin
Ideaan, joka miirittdd sisdisen
osuudellisuuden suhteet. Ty-
tér, laatu, ero, tulee vasta isin
ja kosijoiden samankaltaisuuk-
sien jilkeen, mallin (isd) esi-
merkillisen itse-identtisen sa-
mankaltaisuuden ja kopion
(kosijan) jiljittelevin saman-
kaltaisuuden.

Deleuze korostaakin, ettei
Platonin motivaatio ole erot-
taa alkuperiisti ja kopiota
vaan timin erottelun tarkoi-
tuksena on pohjustaa Platonin

todellinen erottelu hyvien eli
samankaltaisten kopioiden
(eikom) ja vain teeskentelevi-
en viirien vaateiden simulac-
rumien (phantasma) vililli.
Simulacrum on vaade ilman
perustaa, tyttiren anastus il-
man isdn lupaa. Simulacrum
ei ole siis niink44n ddrettdmin
degeneroitunut kopio vaan
eroaa kopiosta luonteeltaan
tai paremminkin ndmd muo-
dostavat saman jaon kaksi
puolta. Kopio on kuva, jolla
on samankaltaisuus, simulac-
rum on kuva ilman samankal-
taisuutta, kuva, joka vain si-
muloi, teeskentelee, vaade,
joka on ulkoistanut samankal-
taisuuden ja sisdistdd perusta-
van poikkeaman ja ristiriidan.

Ristiriita ei siis Platonilla
asetu niinkéin lajien vilille ja
kuulu niin valinnan testiin it-
seensd, kuin ilmentdd perus-
teetonta vaadetta itsessdin ja
samalla osallisuuden rajaa —
perusteeton ei ole osallinen.
Tillainen on itsensi ja kaiken
kanssa ristiriidassa oleva sofis-
ti, joka vaatii kaikkea perus-
teettomasti. Sofistissa myytti
ei keskeytikidin jakamista,
koska tarkoitus ei ole erottaa
oikeutettua kosijaa vaan vidra
kosija par exellence. Sofistissa
Platon kohtaa seki vihollisen-
sa ettd rajansa ja kahdentu-
mansa.20 Sofistista tulee simu-
lacrumin ilment3jd, mutta So-
fistissa Platon my6s ymmirtda
ettei simulacrum ole vain pe-
rusteeton kopio vaan asettaa
kyseenalaiseksi koko erotte-
lun kopioiden ja mallien vilil-
14. Sokrates erottaa itsensd so-
fista, mutta sofisti ei erota it-
sedin Sokrateesta kyseenalais-
taen koko erottelun oikeutuk-
sen.

Simulacrum ei ole poik-
keama vaan poikkeavuus it-
sessdin ja jos silld onkin malli,



kyse on Toisen (l’Autre) mal-
lista, josta virtaa sisiistetty toi-
senkaltaisuus. Simulacrumis-
sa Platon tavoittaa eron itsen-
sd ja herid kysymys; minki-
lainen olisi eroava, erilainen,
epidsuhtainen itse mallina?
Platonin maailmassa kummit-
televat vield vaaralliset pseu-
domallit: "Maailmassa on ole-
massa kaksi esikuvaa; toinen
on jumalallinen ja tdydellisen
onnellinen, toinen jumalaton
ja dirimmdiisen onneton.”21
Platon kuitenkin tekee pii-
toksen ja pseudomallien "raja-
ton tuleminen” rajoitetaan ja
jarjestetddn Saman ja saman-
laisen kautta. Kyse on puh-
taasti moraalisesta motiivista,
jonka moraalisen alkuperin ja
ennakkoehdon representaa-
tion maailma tulee mychem-
min unohtamaan. Tuleminen
on Platonille rajoittamatto-
maksi tulemista, hulluksi tule-
mista ja jotta se voidaan rau-
hoittaa, rajoittaa ja saattaa ke-
himiiseksi tarvitaan Demiur-
gin teko, joka painaa sinetil-
144n tulemiseen itse-identtisen
Idean mallin. Kosmos ja kaaos
asetetaan vastakkain ja kaaos
ja tuleminen siirretidn me-
kaanisen kausaliteetin alle ja
alistetaan ulkoapiin annetul-
le paidmiirille. Se mikd aina
pakenee Idean sinettid, iden-
titeetin sidosta eli simulacru-
min puhdas tuleminen on
“haudattava luolaan valtame-
ren pohjaan”22. Mutta eiko pe-
rustan maailma ole juuri sen
kautta miirittimiton, minki
se pyrkii sulkemaan pois?23
Moneus jdd vilttdmittd jy-
risemddn Idean samuuden
alle uhaten jatkuvasti nousta
pintaan,24 palata meren poh-
jasta Polykratesin sormuksen
tapaan erojen ikuisena paluu-
na.25

SORMUKSIEN
HAASORMUKSESTA

Myos Nietzsche asettui kosi-
jaksi, ikuisuuden kosijaksi ja
jos pelko siiti, ettd tyrannien
sormukset taotaan maan uu-
menissa oli ajanut Platonin ta-
voittelemaan siipid yhdistien
filosofian idean vertikaaliseen
kohoamiseen ja askeettiseen
ideaaliin? niin Nietzsche su-
keltaa esisokraatikkojen kans-
sa maan uumeniiin2’ takoak-
seen sielld ikuisuuden kosin-
taan sopivaa sormusta ”"sor-
muksien hdisormusta — palaa-
misen keh#4”.28

Deleuzen mukaan Nietz-
sche sanoi keksineensi ikui-
sen paluun juuri sen tihden,
ettei ikuinen paluu ollut hi-
nelle antiikin syklisti saman
paluuta. Nietzsche sanoi sel-
visti, ettd jos olisi identiteetti,
differentioitumaton, laadulli-
nen maailman tila, yhtildinen
tihtien asema, timi olisi syy
olla koskaan jattimaitti sitd
ja olla astumatta kiertoon. Za-
rathustran “tihtien sirkijin”
opettama ikuinen paluu ei siis
ole samankaltaisuuden kehi-
maistd paluuta vaan juuri eron
itsensid paluuta. Se on selektii-
visti valintaa, mutta itse selek-
titvisyyden valintaa, joka kul-
kee enemmin eron kuin sa-
man kautta. Platonisen kehi-
miisen kierron arpojen ja
osuuksien jakamisen sijasta
Nietzschen ikuinen paluu va-
pauttaa arvat kehisti aivan
kuin kehimiinen jatkuvan
nykyisyyden aika vidnnettii-
siin epikeskiseksi kierroksi2?
tai aina Deleuzen affirmoi-
maksi ajan puhtaaksi muodok-
si, stoalaisten aioniksi, ajan
suoraksi viivaksi, jossa nykyi-
syys ei hallitse vaan jakautuu
jokaisella hetkelld d4rettomis-
ti menneeseen ja tulevaan.

Kyse on instanssista ilman
ulottuvuutta, hetkestd, jossa
on koko menneisyys ja tuleva
ilman alkua tai loppua. Nietz-
schen “silmidnripdyksen port-
ti, jossa kaksi tietd tulevat yh-
teen.”

Nietzschen herakleitos-
laisessa maailmassa — ”aika
(aion) lapsi leikkivi, kunin-
kuus lapsen kidessid” — arvat
jakaantuvat ajan puhtaan muo-
don kautta lapsen viattomana
heittona, ei pelin todenni-
koisyyksien laskelmointina39,
vaan kaiken asettamisena yh-
teen heittoon: noppien heitto
sattuman affirmaationa ja nop-
pien laskeutuminen viltti-
mittémyyden affirmaationa.
Nietzschen kihlaus on kak-
soisaffirmaatio, affirmaation it
sensi affirmaatio, determinoi-
mattoman determinaatio, eron
valinta, sattuman vilttiméitto-
myys. "Tamén takia ikuinen pa-
luu on hiisormus.”3! Se on
yksi instanssi kaikelle olevai-
selle, yksi 44ni kaikille di4nien
sorinalle. Se on eron itsensi,
korkeimman intensiteetin pa-
kottama ilon yksidé4ninen lau-
lu. "Ilo tahtoo itsensi, tahtoo
idisyyttd, tahtoo takaisintuloa,
kaiken-iiti-itsensi kaltaisuut-
ta”.32 Intensiteetti, ero, Nietsz-
chen vallantahto, joka on ais-
timellisuuden korkein objekti
johtaa ajattelun sen korkeim-
paan ajatukseen; ikuisen pa-
luun toistoon. "Murtuneiden
kahleiden ja viintyneen sor-
muksen mukana meidit joh-
detaan vikivaltaisesti aistin ra-
jalta ajattelun rajalle, siitd mi-
ki voidaan vain aistia siihen
miki voidaan vain ajatella.”33
Se on ajattelu ilman despoo-
tin sinettid, ilman tietijin dog-
maattista kuvaa, tulevaisuu-
den filosofiaa, joka toistaa tis-
si erossa filosofian alkuperii-
simmilldin, timi on Deleuzen

LLT

YOATILLI¥I VI YrA13L11S13

96/7 3131



ESITTELYJA JA ERITTELYJA 1 78

T&E 2/96

Nietzscheltd  varastama
ilosanoma. Se on Platonin tu-
lemisen vapauttaminen Yh-
den, Saman ja Hyvin loputto-
masti itseddn kiertivisti raja-
tusta kehistd. Se ei ole tahtoa
sinetin omistukseen vaan ke-
hin viatonta murtamista, tah-
don, intensiteetin pakottaman
ajattelun vapautusta tyrannian
kahleista, radikaalin vapauden
atooppista ajattelua, deleuze-
laista ajattelua. Michel Fou-
cault'n sanoin: "Uusi ajattelu
on mahdollista. Ajattelu on jil-
leen mahdollista”. 34

Markku Koivusalo

viitteet

Platon: Valtio, 369d.
Deleuzen mukaan Platon
kiyttad "Mik4d on X?” kysy-
mystid vain alkeisopetusmie-
lessd aporeettisissa dialo-
geissa. Kun sokraattinen iro-
nia otettiin vakavasti ja dia-
lektiikka kokonaisuudes-
saan sekoitettiin tihin, lak-
kasi se olemasta ongelmien
tiedetti ja sekoitettiin yksin-
kertaiseen negaation ja risti-
riidan liikkeeseen. Filosofit
alkoivat muistuttaa nuoria
miehii pihamaalla. Ks. De-
leuze: Difference & Repetiti-
on. 1994, 188.

3. Deleuze kohtaa Platonin
sielli t44lld tuotannossaan.
Varsinaiset Platon tekstit
ovat Logique de sensiin lii-
tetty Platonia ja simulacru-
mia kisittelevi teksti ja Cri-
tique et Cliniquessa ilmesty-
nyt lyhyt Platon, les Grecs.
Platon: Theaitetos, 193c.
Emt., 194d.

Heidegger: What is called
Thinking. 1954, 4.

Valtio, 523b.

. Emt., 523d. Sormiesimerkis-
td Deleuzelld; Nietzche &
Philosophy, 1983; Differen-
ce...

N =

S ININCNVIN

9. Emt., 524a.

10.”Ajatteluun vetoavia ovat
miiritelmini mukaan sellai-
set, jotka tuottavat yhti ai-
kaa kaksi vastakkaista aisti-
musta; ne jotka eivit sitd
tee, ovat ajatteluun vetoa-
mattomia.” Valtio, 524d.
Vastakkaisuus laadussa voi
Deleuzelle muodostaa aisti-
mellisen olevan par exellen-
ce, mutta ei missdin nimes-
sd intensiteettien erosta
muodostuvaa aistimellisuu-
den olemista.

11.”Ja eiko timi johda meidit
kysymiin mitd suuri ja pieni
on.” Valtio, 525c.

12.Nietzsche: Epdjumalten hd-
mdrd. 1995, 60.

13. Faidon, 76a.

14. Difference..., 166.

15.Emt., 142.

16.”Se, joka esittdd jaottelun
perusteella midritelmin, ei
esitd syllogismia, silld kuten
ilman vilitermid esitettyjen
johtop#dtosten tapauksessa
voi kysy4, miksi jonkun viit-
tdessd, ettd jos ndmi pitdvit
paikkansa, timikin viltti-
mittd pitid paikkansa.” Aris-
toteles: Toinen analytiikka
II, 5, 15.

17.”Olemme mielestini saman-
laisessa tilanteessa kuin kul-
lanpuhdistajat.” Valtiomies,
303d.

18.Kuten jakamisen kannalta
keskeisissi teksteissd Val-
tiomiehessd ja Faidroksessa.

19. Valtiomies, 271d.

20.Sofistilla niyttid Deleuzelle
60-luvulla olevan tietty posi-
tiivinen asema, myohem-
min sofisti asettuu enem-
minkin muinaisen tietdjin
kaapuun. Ks. Deleuze: Mitd
Sfilosofia on? 1993.

21. Theaitetos, 176e.

22. Logic of Sense, 259.

23.Perustan vetoaminen ide-
aan tapahtuu ainoastaan eh-
dolla, ettd idealle annetaan
identiteetti, jota silld ei ole
itsessdin vaan jonka se saa
ainoastaan sille asetetuista
vaatimuksista. Vaatimuksis-
ta, jotka se viittdd todista-

vansa. Idea ei implikoi iden-
titeettid sen enempidd kuin
sen aktualisaation prosessi
selittyy samankaltaisuudella.
Ks. Difference, 274-5.

24.Stoalaisilla rajoittamaton pa-
laa pintaan. Tuleminen ra-
joittamattomaksi ei ole jy-
risevd perusta vaan kiipedi
asioiden pinnalle tullen le-
volliseksi. Kysymys ei ole si-
mulacrumista, joka kiertda
perustan ujuttaen itsensid
kaikkialle vaan vaikutuksis-
ta, jotka ilmentdvit itseddn
ja toimivat paikoillaan. Pin-
nan tapahtumista, ks. Lo-
gic..., 7.

25.Polykratesin sormus palasi
kalan, oraalisimman eldi-
men vatsassa. Kratyloksessa
(437a-d) Platon pohtii onko
puhtaalla tulemiselle ken-
ties olemuksellinen suhde
kieleen, villind diskurssina,
joka lakkaamatta luisuu re-
ferenssinsa ylitse tai voisiko
olla olemassa kahdenlaista
kielt4, toinen osoittaen tau-
koja ja lepoja, jotka vas-
tanottavat Idean toiminnan,
toiset ilmaisten liikkeitd tai
vallankumouksellisia tule-
misia. Ks. Logic..., 2.

26.Tistdi populaari mielikuva
pilvissi kulkevasta filosofis-
ta ("M leijun ilmass’, aurin-
koa aprikoin”. Aristofanes:
Pilvet) ja tieteellinen mieli-
kuva filosofisesta intelligii-
belistd taivaasta, joka Kkui-
tenkin sisiltia maan laina-
laisuudet. Vertikaalinen nou-
seminen ja laskeutuminen,
"maanis-depressiivinen” fi-
losofian kulku hallitsee pla-
tonismia. Ks. Logic.., 127—
133.

27.”Jokaisen luolan takana on
syvempi luola — avarampi,
vieraampi, rikkaampi maail-
ma pinnan ylidpuolella, poh-
jattomuus kaiken pohjan
alla.” Nietzsche: Hyvdin ja
pahan tuolla puolen. 1966,
191.

28.Nietszche: Ndin puhui Za-
rathustra. 1967, 200.

29.”Jokaisessa nykytuokiossa



alkaa oleminen; jokaisen
tissd-kohdan ympirilld vie-
rii pallo tuolla. Keskus on
kaikkialla. Kdyr4 on ikuisuu-
den kulku-ura.” Emt., 190.

30.”Teid4n heittonne epion-
nistui. Mutta te nopanheitti-
jat, mitdpa tuosta! Te ette ole
oppineet pelaamaan ja pilk-
kaamaan, niinkuin tiyty
pelata ja pilkata!” Emt., 256.

31.Nietszche..., 187. "Ikuinen
kierto on hidsormus, hii-
peili, joka odottaa sielua
(anima), joka olisi kykene-
vi ihailemaan itsedin sielti,
mutta myos heijastaen sitd
ihailemassa itseddn.” Riip-
puen pisteesti Nietzcshen
morsiusparit vaihtuvat; jo
asettuneen ikuisen paluun
pisteestd Zarathustra esiin-
tyy kosijana ja ikuisuus ra-
kastettuna naisena, mutta
ikuisen paluun asettamises-
sa Dionysos on ensimmii-
nen affirmaatio, tuleminen,
joka on oleminen ainoas-
taan toisen affirmaation
kohteena. Toinen affirmaa-
tio on Ariadne, morsian, ra-
kastava feminiininen voima.
Emt., 188.

32. Néiin puhui..., 283.

33, Difference..., 243.

34.Foucault Michel: Theatrum
Philosophicum. 1977, 196.

DELEUZEN NOMADI

Nomadit eivit liiku. "Tosiasial-
lisesti he ovat niiti, jotka eivit
liiku ja jotka nomadisoituvat
pysyikseen paikallaan”.1 Mo-
derni, kristillinen ihminen liik-
kuu levottomana "dérettdmin
horisontissa”,2 silld hinelli ei
ole paikkaa. Nomadi on aina
paikoillaan.

Monadi-nomadin ”olemus
on, ettd silld on hdmiri pohja:
sieltd tulee jokainen asia, mi-
ki4n ei tule ulkoa eikd mikdin
mene ulos”.3 Nomadissa "suuri
voima on vapaachtoisesti py-
siahtynyt suunnattoman ja ra-
joittamattoman eteen” ja se
nauttii “hienoa mielihyvai dkil-
lisessi hillinndssi ja kivettymi-
sessd, paikallaan seisonnassa
ja paikalleen sijoittumisessa”.4
Pikemmin kuin atomi, monadi
— nomadi on sakrestia: ikkuna-
ton ja oveton kappale, jonka
kaikki liikkeet ovat sisiisid.>
Nomadi ei esiti eikd keskuste-
le, se ammentaa mahdollises-
ta. Monadi-nomadi asuu aina
reunalla.6 Adrettdmiin jatku-
va reuna, loputon viiva halkai-
see materian ja saa muodon
ilmaantumaan.”

"Tiedimme, ettd nykyisin
vallankumouksen suurimpia
ongelmia on 16ytidd paikal-
listen taistelujen ykseys lan-
keamatta takaisin valtioaparaa-
tin tai puolueen despoottiseen
ja byrokraattiseen organisaa-
tioon: sotakone, joka ei syn-
nyttdisi uudelleen valtioapa-
raattia, nomadinen ykseys suh-
teessa ulkoiseen, ykseys, joka
ei loisi uudelleen sisdistd des-
poottista ykseyttd”.8 Nomadis-
sa ddretdn "reseptiivisyys” ja
ddreton spontaanisuus yhdis-
tyvit virtuaalisuuden viivaksi,
joka jakautuu ulkoiseksi liik-
kumattomuudeksi ja sisaiseksi
toiminnaksi.® Nomadin vasta-
kohdalle, modernille ihmisel-
le, "midrd... on vieras, mei-

didn 4rsykkeemme on juuri
ddrettdmin, madrittOmin ar-
syke”.10 Nomadin vastakoh-
dalla on vain "nikékulman” ja
’keskustelun” maa/ilma. Eiki
nomadi kommunikoi.

Nomadi ei ole ikkunapers-
pektiivi maailmaan, se ei ole
taulu, jonka lipi nikisimme
ddrettdmyyteen, silld “taululla
on vield ulkoinen malli, se on
vield ikkuna” 11 Monadi-noma-
di on "sisdisen autonomisuut-
ta, sisdisyys vailla ulkoisuutta.
Mutta silld on korrelaattinaan
julkisivun itsendisyys, ulkoi-
suus vailla sisdisyyttd”.12 Nii-
den vililld ei ole katkosta, vaan
taitos, eiki sen kautta nihdi,
vaan se on sen mitd luetaan
sielu, monilehtinen kirja tai
monadi.13

Nomadin kasvoilla voi olla
ovia ja ikkunoita, ne ovat
tdiynnd reikid, mutta niilld ei
ole tyhjioti, silld "reikd ei ole
muuta kuin hyvin hienon ma-
terian sija”. Materian ovet ja
ikkunat avautuvat tai sulkeu-
tuvat vain ulos.14 Nomadi on
kirja, nikyvi ja luettavissa ole-
va, ulkoinen ja sisdinen, jul-
kisivu ja huone, eiki kyse ole
kahdesta maailmasta.

Nomadin julkisivu, sen kas-
vot ovat hdmiri informaatio-
taulukko, poytd, joka on tiy-
sin viivojen ja juovien peitta-
mi.15 Siitd on mahdotonta 16y-
a4 perspektiivid. “Juuri titi on
moneus; paon tai deterritoria-
lisaation viivoja, sudeksi-tule-
minen, deterritorialisoitujen in-
tensiteettien epdinhimilliseksi-
tuleminen. Tulla sudeksi, tulla
reidksi, merkitsee deterritoria-
lisoitumista erillisten ja toisiin-
sa sotkeutuneiden viivojen mu-
kaisesti”.16 Taulu-ikkuna jirjes-
telmin korvaa taulukko-poy-
t4, johon piirtyvit viivat, nu-
merot ja vaihtuvat merkit.17 Mo-
nadi-Nomadissa ikkuna-maise-

6L1I

YIATILLIYT VI YOATILLIS]

96/7 131



