
TARU SORMUSTEN HERROISTA 

GILLES DELEUZEN JA PLATONIN 

KESTIYSTÄVYYS 

TYRANNIN MERKISTÄ 

Kenenpä teinin notkeaan mie-
leen Tolkien ei olisi painanut 
kuvaa maagisen sormuksen 
viettelevästä ja turmelevasta 
vallasta, joka ruumiillistui "aar-
rettaan" himoitsevassa Klon-
kussa. Myös antiikin Kreikka 
niputti absoluuttisen vallan ja 
turmeluksen tuntien tyrannien 
sormukset — niin Midaksen, 
Gygeneen kuin Polykratesin, 
(jonka valtameren pohjaan 
heittämä sinettisormus palasi 
takaisin kalan vatsassa). Ja 
eikö juuri sormuksen sinetti, 
despootin merkki, joka painoi 
tyrannin omistusoikeuden 
materiaan, muodostanut aja-
tusta absoluuttisesta, näky-
mättömästä, kaikkea näkyvää 
hallitsevasta vallasta? 

Platonin tarussa sormuk-
sen herrasta Lyydian tyranni 
Gygene saa näkymättömyy-
teen perustuvan absoluuttisen 
valtansa maan uumenista löy-
tämänsä sormuksen avulla, 
jonka sinettipuolen kääntämi-
nen kämmentä vasten antaa 
hänelle mahdollisuuden toi-
mia jumalten tavoin ihmisten 
keskuudessa.1  Näin Gygene 
välttää näkyvyyden kontrol-
liin kiinnittyvää oikeudenmu-
kaisuuden vaatimusta ja voi 
toteuttaa tyranniuteen liittyvät 
rajattoman halun toiminnot 
oikeudenmukaiselta näyttäen. 

Platonille Gygene ei ole 
oikeudenmukainen ja Sokra-
tes, rakastettu, joka näyttää ra-
kastajalta opettaa meille, ettei 
oikeudenmukaisuuden alku-
perä voi olla "näkyvässä". Juu-
ri empiiristä osoittamista vas-
taan Platon asettaa kysymyk-
sen olemuksista: Mitä on oi-
keudenmukaisuus? Mitä on 
Kauneus? Ja onhan typerää 
vastata tähän viittaamalla jo-
honkin erityiseen olevaan. 

Mutta Gilles Deleuze kysyykin 
itse kysymyksen mieltä. Onko 
se paras kysymys olemuksen 
etsimiseen? Eikö Platonkin 
käytä sitä aporeettisissa dialo-
geissaan, jotka päätyvät tiet-
tyyn nihilismiin, ja lähinnä 
alustavassa mielessä, jotta voi-
si avata transsendentaalin on-
gelman määrittämättömän ho-
risontin, alueen, jossa ideat 
asettuvat ongelmina?2  Eikö 
Hippiaksen kysymys "mikä 
niistä?" sovi paremmin ole-
musten etsimiseen, sillä se ei 
suinkaan viittaa (kuten Sokra-
tes luuli) erillisiin esimerkkei-
hin vaan Deleuzelle konkreet-
tiseen asioiden jatkumoon tu-
lemisen mielessä? 

Platon asetti kysymyksien 
transsendentaalin kentän em-
piiristä typeryyttä vastaan, 
mutta eikö Platonillakin trans-
sendentaali saa lopulta rajo-
jaan empiirisestä, eikö sen lii-
kettä kesytetä ja rauhoiteta ja 
eikö siitä tehdä transsendent-
tia? Tunteeko filosofia, jonka 
piti erota idän tietäjästä, ei tie-
don omistajana vaan rakasta-
jana (Pitojen eroksena) vielä 
liikaa vetoa despootin sinet-
tiin? Deleuze ei siedä transsen-
denttia ja tästä alkaa kahden 
filosofin kisailu ja kestiystä-
vyys, ystävien kohtaaminen 
ajattelun alkuna, ei kehämäi-
nen paluu "filosofian alkuun" 
ja esi-filosofiasta sen löytämi-
nen, mitä filosofia oli aina etsi-
nyt (ja joka aina jo oli siellä —
alussa), vaan todellinen uudel-
leen alkava filosofia — filoso-
fian toisto, joka ei ole yhteis-
mitallisten käsitteiden vaihtoa 
(tilintekoa ja kirjanpitoa) vaan 
varkautta ja lahjoittamista. Va-
rastaen Platonin ampumat nuo-
let Deleuze sinkoaa ne uusiin 
suuntiin ja yllättäen "filosofian 
isän" takaapäin lahjoittaa lail-
lisesta jälkikasvusta huolehti- 

valle kreikkalaiselle tätä per-
vertoivia äpärähirviöitä. Apä-
rien paluussa perunkirjoituk-
seen jakamisen perustat hal-
keilevat, mestariajattelijan kuva 
särkyy, arkun kansi aukeaa ja 
huuto "minä en koskaan ollut 
yksi teistä" pakottaa ajattelun 
alkamaan uudelleen.3  

AJATTELUSTA 
SORMITUNTUMALLA 

Mutta mitä on ajattelu? Descar-
tes ei määrittänyt ihmistä ra-
tionaalisena eläimenä, koska 
tämä olisi edellyttänyt objek-
tiivisia ennakko-oletuksia (ku-
ten rationaalisuuden ja eläi-
mellisyyden käsitteet). Sen si-
jaan Descartes oletti kaikkien 
tietävän itsenäisesti käsitteistä 
riippumatta, esifilosofisella ta-
valla mitä tarkoittaa itse, aja-
tella, olla, että epäily on ajatte-
lemista ja ajattelu olemassa-
oloa. Subjektiivinen ennakko-
luulo jokainen tietää filoso-
fian ennakkoehtona korvaa kä-
sitteiden objektiiviset ennak-
ko-oletukset. Kuinka viatto-
malta se näyttääkään! Idiootti 
asetetaan pedanttia vastaan, 
hyvä tahto korvaa liiallisen 
ymmärtämisen. Ilkikurista 
ajattelijaa ilman hyvää tahtoa 
ja luonnollista ajattelun kykyä 
syytetään aristokratiasta, vaik-
ka hän on ainoastaan tarpeek-
si vaatimaton ollakseen tietä-
mättä sen mitä jokainen tietää 
ja kaikkien pitäisi tunnistaa. 
Hänelle ajattelu ei ole osalli-
nen tunnistamisen mallista, 
jossa kaikki kyvyt toimivat 
harmonisesti saman objektin 
suhteen yhdessä sovussa ja 
rauhassa, sen mikä voidaan 
nähdä, koskettaa, kuvitella tai 
mieltää ollessa yksi ja sama. 
Kenties kyse on ajattelijasta il-
man cogitoa sillä eikö cogito 
filosofisena käsitteenä ole juu-
ri tämä kaikkien kykyjen yk- 

https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg


seys ajattelevassa subjektissa; 
hyvä tahto filosofian ennak-
koehtona, tunnistaminen sen 
ensisijaisena toimintana ja vir-
heiden tekeminen sen suurim-
pana syntinä. 

Otetaan Theaitetoksen tun-
nistamisen klassinen malli.. 
"Tunnen sinut ja Theodoruk-
sen ja minun vahakimpalee-
seeni on painunut jälki teistä 
kummastakin niinkuin sinetti-
sormuksen leima."4  Näin pys-
tyn välttämään virheitä kuten, 
sanoa "päivää Theodore" The-
aitetoksen kulkiessa ohi. "Sillä 
koska jäljet (semeia) ovat sel-
viä ja niille on hyvää tilaa, ne 
pystyvät nopeasti toteamaan 
mikä kuuluu mihinkin muot-
tiin."5  Rasti ruutuun, yhdistä 
oikeat vastineparit, monivalin-
takoe ajattelun kuvana, mesta-
ri tietäjä ilmoittaa tunnistitko 
despootin merkin, kymmenen 
pistettä ja papukaijamerkki. 
Tietenkin tunnistaminen on 
osa jokapäiväistä toimintaam-
me (tuo on auto, tämä on pöy-
tä), mutta onko sillä mitään te-
kemistä ajattelun kanssa? Eikö 
tyhmyys ennemminkin kuin 
virhe ole ajattelun suurin heik-
kous ja samalla sen korkeim-
man voiman lähde, sillä jos 
ajattelu pysyy tyhmänä niin 
kauan kuin sitä ei pakoteta 
ajattelemaan, niin eikö juuri 
tyhmyyden olemassaolo pa-
kota sitä ajattelemaan — ajatus 
siitä, että se ei ajattele enne-
kuin joku pakottaa sen siihen. 
Tässä Deleuze siteeraa usein 
Heideggeria: "Kaikkein aja-
tuksia herättävintä on, että 
emme vieläkään ajattele."6  

Deleuzen mukaan me ajat-
telemme harvoin ja silloinkin 
kysymys on ennemmin sho-
kista, voimista jotka tulevat 
pakottaen meidät ajattele-
maan. Tunnistamisen objekti 
ei pakota meitä ajattelemaan  

niinkään kuin kohtaamisen 
objekti, joka voidaan vain ais-
tia. Platon erotti Valtiossaan 
juuri ajatteluun vetoavat sii-
hen vetoamattomista kohteis-
ta. "Aistimuksista toiset eivät 
anna ajattelulle yllykettä koh-
teen tutkimiseen, koska aisti 
on jo ratkaissut sen laadun."7  
Otetaan kolme sormea, pik-
kusormi, nimetön ja keskisor-
mi. Kukin niistä on yhtäläisesti 
sormi ja "sielu ei tunne pak-
koa kysyä ajattelulta mikä sor-
mi oikein on".8  Sormi kutsuu 
vain tunnistamista olematta 
koskaan enempää kuin sormi. 
Entäpä sormeen juuttunut sor-
mus, onko pehmeä sormi tul-
lut nyt kovaksi? Mutta eikö se 
mikä on kovaa ole myös peh-
meää, koska se on erottama-
ton tulemisesta tai suhteesta, 
joka sisältää vastakohtaisuu-
tensa? "Eikö sielu silloin joudu 
pakostakin neuvottomana ky-
symään, mitä tuo aistimus 
oikein ilmoittaa kovaksi, kun 
se ilmoittaa sen myös peh-
meäksi?"9 Laadun ollessa tule-
mista ei mikään tule (kovem-
maksi) tulematta (pehmeäm-
mäksi). Platonille juuri tämä 
vastakohtaisuuksien identi-
teetti annetussa laadussa ta-
pahtuvassa enemmän ja vä-
hemmän yhdessäolossa ja sen 
aiheuttama rajoittamaton tule-
minen pakottaa ajattelun liik-
keelle. 

Deleuzelle tämä ei riitä, sil-
lä eikö Platon määritellessään 
ajatteluun pakottavan vasta-
kohtaisuutena laadussa sekoi-
ta aistimellisuuden olemista 
aistimelliseen olevaan?10  De-
leuzelle ajatteluun pakottava 
kohtaamisessa on itse aistimelli-
suuden oleminen, eron intensi-
teetti, sentiendum, jonka laatu 
aina peittää. Kyse on siitä mikä 
voidaan vain aistia (transsen-
dentaalisesti kyvyn löytäessä  

omimman alueensa ja rajansa 
aistimellisuudesta itsestään) ja 
jota ei näin ollen voida empii-
risesti aistia (insensible), eli 
siis saavuttaa sellaisena, mikä 
on saavutettavissa muillakin 
kyvyillä. Eikö tämä aiheuta 
shokkia muille kyvyille ja pa-
kota ne asettamaan ongelmia 
aivan kuin kohtaamisen ob-
jekti olisi itsessään ongelman 
kantaja?11  Eikö se pakota avaa-
maan transsendentaalin on-
gelmien kentän, ongelmien, jot-
ka Platon näyttää toisissa teks-
teissään asettavan juuri trans-
sendentaalin muistin singu-
laareiksi kohteiksi — muistin, 
jolla on Platonille erityinen 
suhde oppimiseen? 

Koska emme osaa ajatel-
la, olisi meidän opittava ajat-
telemaan, mutta Nietzschen 
sanoin "oppia ajattelemaan, 
meidän kouluissamme ei ole 
enää siitä mitään käsitystä".12  
Klonkku tietää, ettei aarteen 
metsästykselle ole metodia, 
on vain intensiteetin pakotta-
ma tahdoton seikkailu ja sa-
moin on Deleuzen mukaan 
oppimisen laita. Sitä ei ohjaa 
kaikkien kykyjen yhteistoi-
mintaa säätelemään pyrkivä 
metodi vaan ennemminkin 
kulttuuri ja sen julma muo-
vaus, kreikkalaisten väkival-
tainen paideia, jossa aivan ku-
ten Platonin vanki kuljetetaan 
väkivaltaisesti luolasta, kyky 
viedään väkivalloin sen oman 
hajoamisensa rajoille. Ajatte-
lun transsendentaaliset ehdot 
on haettava oppimisesta eikä 
tiedosta. Juuri tässä on Plato-
nin hienous, Platonin, jolle 
oppiminen oli todellakin sie-
lun transsendentaalista liiket-
tä, niin tietoon kuin ei-tietoon-
kin palautumatonta (ei siis 
ainoastaan välitys ei-tiedosta. 
tietoon). Tämän takia Platonil-
le ajattelun ehdot eivät ole 



vl 

Q0 

synnynnäisiä vaan ne määri-
tetään muistiinpalauttamisen 
mielessä. "Joko meillä on ollut 
tämä tieto jo syntyessämme... 
tai he vain palauttavat asioita 
mieleensä, joten oppiminen 
onkin muistamista."13  Siinä 
missä synnynnäisyys on välit-
tömyyden myytti (sopien Des-
cartesille) oppiminen edellyt-
tää sielussa eroa "ennen" ja 
"jälkeen". Platonilla se tarkoit-
taa ensimmäisen ajan aset-
tamista, jossa unohdamme 
sen minkä tiesimme, koska on 
toinen aika, jolloin löydäm-
me uudelleen unohtamamme. 
Aika johdatetaan ajatteluun, ei 
tiettyjen empiiristen ehtojen 
rajoittaman ajattelijan empii-
risenä aikana (kestää aikaa 
ajatella) vaan puhtaan ajatte-
lun aikana (aika ottaa ajatte-
lun).14  

Oppiminen pyrkii siis kou-
luttamaan muistin palautta-
maan mieleen sen mikä voi-
daan vain palauttaa mieleen. 
Ei empiirisen muistin kohdet-
ta (sen mikä on kerran nähty, 
kuultu, ajateltu jne.) vaan trans-
sendentaalin muistin kohteen, 
sen mikä voidaan vain palaut-
taa mieleen, jopa ensimmäi-
sen kerran, ei kontingenttia 
menneisyyttä vaan mennei-
syyden itsessään, memoran-
dumin. Jos empiirinen unoh-
dus leikkaa unohdetun autta-
mattomasti muistin saavutta-
mattomiin, niin transsenden-
taalin muistin memorandum 
sisältää itsessään perustavan 
unohtamisen. Kyse on iki-
muistoisesta muistamattomas-
ta unohtamisen ollessa perus-
tavassa muistissa aivan kuin se 
olisi muistin "ännäs" voima 
suhteessa sen omaan rajaan. 
Mutta saavuttaako Platonin 
muistiinpalautus menneisyy-
den olemisen itsessään vai se-
koittaako Platon tämänkin  

menneeseen olevaan? Vaikka 
Platonin muistiinpalautus ei 
koske havaittavaa empiiristä 
objektia, se koskee toista ob-
jektia, joka vaatii tulla tunnis-
tetuksi itsessään. Sitä ei olla 
koskaan nähty ja kuitenkin se 
on aina jo tunnistettu ja Platon 
sanookin runollisesti, että se 
on nähty toisessa elämässä, 
myyttisessä läsnäolossa. Ajat-
teluun johdatettu aika, puhdas 
menneisyys, jonka piti määrit-
tää ideoita ilmaistaankin myyt-
tisenä nykyisyyden kiertona ja 
ero alistetaan myyttiselle sa-
mankaltaisuuden muodolle. 

Platonilla transsendentaali 
muisti pakottaa edelleen ajat-
telun ajattelemaan sitä mikä 
voidaan vain ajatella. Jälleen 
transsendentaali harjoitus, jos-
sa ajattelu pakotetaan saavut-
tamaan cogitandum, Olemus, 
ei intelligiibeli vaan intelligii-
belin oleminen aivan kuin 
tämä olisi sekä ajattelun kor-
kein voima että ajattelematon. 
Mutta Platon esittää tämän 
erotettujen vastakohtien ter-
meillä ja meidät pakotetaan 
ajattelemaan pientä, joka ei 
ole muuta kuin pientä, suurta, 
joka ei ole muuta kuin suurta. 
Olemus määrittyy todellisen 
Identiteetin muodossa (Sama 
ymmärrettynä auto kath' hau-
to) kaiken löytäessä vielä pe-
rustansa siitä, että on olemas-
sa ennen kaikkea ja kaikesta 
huolimatta Hyvän analogian 
muodolle perustuva ajattelun 
hyvä tahto. Sormi-tekstin kir-
joittanut Platon oli Deleuzelle 
myös ensimmäinen, joka nos-
tatti tuon tekstin voiman neut-
ralisoivan dogmaattisen ja 
moraalisen ajattelun kuvan. 
Löydettyään korkeamman tai 
transsendentaalisen kykyjen. 
käytön Platon alisti ne vasta-
kohtaisuuden muodolle ais-
timellisessa, samankaltaiselle  

muistamisessa, identiteetille 
olemuksessa ja analogialle hy-
vässä valmistaen näin tietä 
representaation ja identiteet-
tin maailmalle.15  

Deleuzelle Platon on kui-
tenkin risteyskohta, jossa kaik-
kea ei olla vielä sinetöity. Pla.- 
tonissa möyryää vielä herak-
leitoslainen maailma ja kesy-
tettävän eläimen viimeiset 
vastustelevat liikkeet kertovat 
usein enemmän sen luonnos-
ta kun sen vapaa olotila. Hy-
vin perusteltu, rajoitettu ja 
äärellinen representaatio on 
ennemminkin Aristoteleen 
objekti. Platonilla idea ei vielä 
alista maailmaa representaa-
tion vaatimuksille. Ennem-
minkin kyse on vielä brutaa-
lista läsnäolosta, joka voidaan 
manata avuksi toimimaan juu-
ri sinä mikä ei ole "represen-
toitavissa" asioissa. Aristoteles 
näki sen mikä oli korvaama-
tonta platonismissa. Erojen, 
dialektiikalla on oma erotte-
lun eli jakamisen (dihairesis) 
menetelmänsä, joka toimii il-
man välitermiä, lähinnä välit-
tömästi ja enemmän idean ins-
piroimana kuin yleiskäsitteen 
vaatimuksen alla. Aristoteles 
oli oikeassa pitäessään jaka-
mista laittomana syllogismina, 
jolta puuttui välitermi.16  Mutta 
platonisessa jakamisessa ei 
ole kysymys lajistamisesta. Se 
ei ole käänteistä yleistämisel-
le, ei määrätyn suvun jakamis-
ta lajeihin vaan sekoittunei-
den lajien jakamista puhtaisiin 
sukulinjoihin. Se on puhtaan 
erottamista epäpuhtaasta, kul-
lanhuuhdontaa.17  

KIHLOISTA JA 
KOSIJOISTA 

Kreikkalainen filosofia syntyy 
vapaan kilpailun kentällä ja 
platoninen dialektiikka ei ole 
vastakohtien tai ristiriitojen 



dialektiikkaa vaan kilpailun 
(amphisbetesis) dialektiikkaa 
arvoistensa ystävien kesken. 
Kilpailijat esittävät vaateita, 
jotka juuri johtavat perustan 
etsimiseen. Kosijoiden vaa-
tiessa tiettyä laatua (tytärtä) 
tarvitaan perusta (isä), jotta 
oikeutetut vaateet voidaan 
erottaa vääristä vaateista, kul-
tainen vihkisormus tinaisesta 
rihkamasta. 

Deleuzelle Platonin dialek-
tiikan tarkoitus on juuri eron 
tekeminen ja lähtien liikkeelle 
indifferentistä determinoimat-
tomasta materiasta, sekoituk-
sesta jossa ei ole jakautumista, 
se pyrkii erottamaan, deter-
minoimaan siitä puhtaan lin-
jan Idean kautta. Ero ei siis 
asetu lajien välille, vaan täysin 
valitun linjan puolelle, puh-
taaksi eroksi. Platon ei pyri 
luokittelemaan tai identifioi-
maan vaan autentisoimaan ja 
valmiin välityksen puuttuessa 
hän joutuu liikkumaan välittö-
myyden syvyydessä, sen dia-
lektiikassa ilman annettua 
verkkoa tai johtolankaa. 

Miten sitten Plato asettaa 
eron? Hän asettaa sen myytin 
avulla. Jakamisen saapuessa 
aktuaalisen valinnan tehtä-
vään se ajautuu yhtäkkiä myy-
tin kuljettamaksi.18  Myytti ei 
kuitenkaan keskeytä jakamis-
ta vaan on sen perustava osa. 
Jakamisen tarkoituksena on 
ylittää myytin ja dialektiikan 
dualismi, yhdistää niiden val-
ta. Kehämäinen myytti on to-
dellakin tarina perustasta ja 
juuri se sallii mallin rakentami-
sen, jonka kautta on mahdol-
lista tuomita vaateet hyvin pe-
rustelluiksi, huonosti perustel-
luiksi tai perusteettomiksi. 
Juuri jakaminen itsessään vaa-
tii perustaa pystyäkseen aset-
tamaan eron ja perusta taas 
vaatii jakamista erojen tilana  

eli sinä mikä täytyy perustaa. 
Myytti taas toimii immanentti-
na mallina perustaa kaipaavil-
le testille. Se asettaa kehän, 
josta saadaan riittävä perusta 
kilpailijoiden vaateiden eron 
mittaamiseksi; Faidroksessa 
Ideat sellaisina kuin niitä tai-
vaankantta kiertävät sielut "kat-
selevat", Valtiomiehessä pai-
men-jumala, joka "johti ja oh-
jasi kaikkea kiertoliikettä".19  
Perusta ilmaantuu kehän kes-
kuksena tai moottorina ja se 
antaa merkityksen jakamisen 
menetelmälle asettaen vali-
koivan osallisuuden asteet. 

Platonilla osallisuus mer-
kitsee juuri omata osa, omis-
taa jonkun jälkeen. Se mikä 
omistaa ensimmäisenä on pe-
rusta itsessään. Vain Oikeu-
denmukaisuus on oikeuden-
mukaista. Vaatijat, jotka tavoit-
televat tiettyä ominaisuutta 
(tytärtä) voivat omata sen vain 
siinä suhteessa kuin he ovat 
oikeuttaneet vaateensa perus-
tan (isän) kautta. Saadakseen 
"tyttären" on siis muistutettava. 
"isää" (ollakseen oikeudenmu-
kainen on muistutettava oi-
keudenmukaisuuden Ideaa), 
eikä kysymys ole ulkoiseen 
suhteeseen perustuvasta, vaan 
sisäisestä ja henkisestä saman-
kaltaisuudesta. Samankaltai-
suus ei kulje niinkään asiasta 
toiseen kuin asiasta itsestään 
Ideaan, joka määrittää sisäisen 
osuudellisuuden suhteet. Ty-
tär, laatu, ero, tulee vasta isän 
ja kosijoiden samankaltaisuuk-
sien jälkeen, mallin (isä) esi-
merkillisen itse-identtisen sa-
mankaltaisuuden ja kopion 
(kosijan) jäljittelevän saman-
kaltaisuuden. 

Deleuze korostaakin, ettei 
Platonin motivaatio ole erot-
taa alkuperäistä ja kopiota 
vaan tämän erottelun tarkoi-
tuksena on pohjustaa Platonin  

todellinen erottelu hyvien eli 
samankaltaisten kopioiden. 
(eikon) ja vain teeskentelevi-
en väärien vaateiden simulac-
rumien (phantasma) välillä. 
Simulacrum on vaade ilman 
perustaa, tyttären anastus il-
man isän lupaa. Simulacrum 
ei ole siis niinkään äärettömän 
degeneroitunut kopio vaan 
eroaa kopiosta luonteeltaan 
tai paremminkin nämä muo-
dostavat saman jaon kaksi 
puolta. Kopio on kuva, jolla 
on samankaltaisuus, simulac-
rum on kuva ilman samankal-
taisuutta, kuva, joka vain si-
muloi, teeskentelee, vaade, 
joka on ulkoistanut samankal-
taisuuden ja sisäistää perusta-
van poikkeaman ja ristiriidan. 

Ristiriita ei siis Platonilla 
asetu niinkään lajien välille ja 
kuulu näin valinnan testiin it-
seensä, kuin ilmentää perus-
teetonta vaadetta itsessään ja 
samalla osallisuuden rajaa — 
perusteeton ei ole osallinen. 
Tällainen on itsensä ja kaiken 
kanssa ristiriidassa oleva sofis-
ti, joka vaatii kaikkea perus-
teettomasti. Sofistissa myytti 
ei keskeytäkään jakamista, 
koska tarkoitus ei ole erottaa 
oikeutettua kosijaa vaan väärä 
kosija par exellence. Sofistissa 
Platon kohtaa sekä vihollisen-
sa että rajansa ja kahdentu-
mansa.20  Sofistista tulee simu-
lacrumin ilmentäjä, mutta So-
fistissa Platon myös ymmärtää 
ettei simulacrum ole vain pe-
rusteeton kopio vaan asettaa 
kyseenalaiseksi koko erotte-
lun kopioiden ja mallien välil-
lä. Sokrates erottaa itsensä so-
fista, mutta sofisti ei erota it-
seään Sokrateesta kyseenalais-
taen koko erottelun oikeutuk-
sen. 

Simulacrum ei ole poik-
keama vaan poikkeavuus it-
sessään ja jos sillä onkin malli, 



kyse on Toisen (l'Autre) mal-
lista, josta virtaa sisäistetty toi-
senkaltaisuus. Simulacrumis-
sa Platon tavoittaa eron itsen-
sä ja herää kysymys; minkä-
lainen olisi eroava, erilainen, 
epäsuhtainen itse mallina? 
Platonin maailmassa kummit-
televat vielä vaaralliset pseu-
domallit: "Maailmassa on ole-
massa kaksi esikuvaa; toinen 
on jumalallinen ja täydellisen 
onnellinen, toinen jumalaton 
ja äärimmäisen onneton."21  
Platon kuitenkin tekee pää-
töksen ja pseudomallien "raja-
ton tuleminen" rajoitetaan ja. 
järjestetään Saman ja saman-
laisen kautta. Kyse on puh-
taasti moraalisesta motiivista, 
jonka moraalisen alkuperän ja 
ennakkoehdon representaa-
tion maailma tulee myöhem-
min unohtamaan. Tuleminen. 
on Platonille rajoittamatto-
maksi tulemista, hulluksi tule-
mista ja jotta se voidaan rau-
hoittaa, rajoittaa ja saattaa ke-
hämäiseksi tarvitaan Demiur-
gin teko, joka painaa sinetil-
lään tulemiseen itse-identtisen 
Idean mallin. Kosmos ja kaaos 
asetetaan vastakkain ja kaaos 
ja tuleminen siirretään me-
kaanisen kausaliteetin alle ja 
alistetaan ulkoapäin annetul-
le päämäärälle. Se mikä aina 
pakenee Idean sinettiä, iden-
titeetin sidosta eli simulacru-
min puhdas tuleminen on 
"haudattava luolaan valtame-
ren pohjaan"22. Mutta eikö pe-
rustan maailma ole juuri sen 
kautta määrittämätön, minkä 
se pyrkii sulkemaan pois?23  
Moneus jää välttämättä jy-
risemään Idean samuuden 
alle uhaten jatkuvasti nousta 
pintaan,24  palata meren poh-
jasta Polykratesin sormuksen 
tapaan erojen ikuisena paluu-
na.25  

SORMUKSIEN 
HÄÄSORMUKSESTA 

Myös Nietzsche asettui kosi-
jaksi, ikuisuuden kosijaksi ja 
jos pelko siitä, että tyrannien 
sormukset taotaan maan uu-
menissa oli ajanut Platonin ta-
voittelemaan siipiä yhdistäen 
filosofian idean vertikaaliseen 
kohoamiseen ja askeettiseen 
ideaaliin26  niin Nietzsche su-
keltaa esisokraatikkojen kans-
sa maan uumeniiin27  takoak-
seen siellä ikuisuuden kosin-
taan sopivaa sormusta "sor-
muksien hääsormusta — palaa-
misen kehää".28  

Deleuzen mukaan Nietz-
sche sanoi keksineensä ikui-
sen paluun juuri sen tähden, 
ettei ikuinen paluu ollut hä-
nelle antiikin syklistä saman 
paluuta. Nietzsche sanoi sel-
västi, että jos olisi identiteetti, 
differentioitumaton, laadulli-
nen maailman tila, yhtäläinen 
tähtien asema, tämä olisi syy 
olla koskaan jättämättä sitä 
ja olla astumatta kiertoon. Za-
rathustran "tähtien särkijän" 
opettama ikuinen paluu ei siis 
ole samankaltaisuuden kehä-
mäistä paluuta vaan juuri eron 
itsensä paluuta. Se on selektii-
vista valintaa, mutta itse selek-
tiivisyyden valintaa, joka kul-
kee enemmän eron kuin sa.- 
man kautta. Platonisen kehä.- 
mäisen kierron arpojen ja 
osuuksien jakamisen sijasta 
Nietzschen ikuinen paluu va-
pauttaa arvat kehästä aivan 
kuin kehämäinen jatkuvan 
nykyisyyden aika väännettäi-
siin epäkeskiseksi kierroksi29  
tai aina Deleuzen affirmoi-
maksi ajan puhtaaksi muodok-
si, stoalaisten aioniksi, ajan 
suoraksi viivaksi, jossa nykyi-
syys ei hallitse vaan jakautuu 
jokaisella hetkellä äärettörnas-
ti menneeseen ja tulevaan. 

Kyse on instanssista ilman 
ulottuvuutta, hetkestä, jossa 
on koko menneisyys ja tuleva 
ilman alkua tai loppua. Nietz-
schen "silmänräpäyksen port-
ti, jossa kaksi tietä tulevat yh-
teen." 

Nietzschen herakleitos-
laisessa maailmassa — "aika. 
(aion) lapsi leikkivä, kunin-
kuus lapsen kädessä" — arvat 
jakaantuvat ajan puhtaan muo-
don kautta lapsen viattomana 
heittona, ei pelin todennä-
köisyyksien laskelmointina30, 
vaan kaiken asettamisena yh-
teen heittoon: noppien heitto 
sattuman affirmaationa ja nop-
pien laskeutuminen välttä-
mättömyyden affirmaationa. 
Nietzschen kihlaus on kak-
soisaffirmaatio, affirmaation it-
sensä affirmaatio, determinoi-
mattoman determinaatio, eron 
valinta, sattuman välttämättö-
myys. "Tämän takia ikuinen pa-
luu on hääsormus."31  Se on 
yksi instanssi kaikelle olevai-
selle, yksi ääni kaikille äänien 
sorinalle. Se on eron itsensä, 
korkeimman intensiteetin pa-
kottama ilon yksiääninen lau-
lu. "Ilo tahtoo itsensä, tahtoo 
iäisyyttä, tahtoo takaisintuloa, 
kaiken-iäti-itsensä kaltaisuut-
ta".32  Intensiteetti, ero, Nietsz-
chen vallantahto, joka on ais-
timellisuuden korkein objekti 
johtaa ajattelun sen korkeim-
paan ajatukseen; ikuisen pa-
luun toistoon. "Murtuneiden 
kahleiden ja vääntyneen sor-
muksen mukana meidät joh-
detaan väkivaltaisesti aistin ra-
jalta ajattelun rajalle, siitä mi-
kä voidaan vain aistia siihen 
mikä voidaan vain ajatella."33  
Se on ajattelu ilman despoo-
tin sinettiä, ilman tietäjän dog-
maattista kuvaa, tulevaisuu-
den filosofiaa, joka toistaa täs-
sä erossa filosofian alkuperäi-
simmillään, tämä on Deleuzen 



Nietzscheltä 	varastama 
ilosanoma. Se on Platonin tu-
lemisen vapauttaminen Yh-
den, Saman ja Hyvän loputto-
masti itseään kiertävästä raja-
tusta kehästä. Se ei ole tahtoa 
sinetin omistukseen vaan ke-
hän viatonta murtamista, tah-
don, intensiteetin pakottaman 
ajattelun vapautusta tyrannian 
kahleista, radikaalin vapauden 
atooppista ajattelua, deleuze-
laista ajattelua. Michel Fou-
cault'n sanoin: "Uusi ajattelu 
on mahdollista. Ajattelu on jäl-
leen mahdollista".34  

Markku Koivusalo 

v i i t t e e t 

1. Platon: Valtio, 369d. 
2. Deleuzen mukaan Platon 

käyttää "Mikä on X?" kysy-
mystä vain alkeisopetusmie-
lessä aporeettisissa dialo-
geissa. Kun sokraattinen iro-
nia otettiin vakavasti ja dia-
lektiikka kokonaisuudes-
saan sekoitettiin tähän, lak-
kasi se olemasta ongelmien 
tiedettä ja sekoitettiin yksin-
kertaiseen negaation ja risti-
riidan liikkeeseen. Filosofit 
alkoivat muistuttaa nuoria 
miehiä pihamaalla. Ks. De-
leuze: Difference & Repetiti-
on. 1994, 188. 

3. Deleuze kohtaa Platonin 
siellä täällä tuotannossaan. 
Varsinaiset Platon tekstit 
ovat Logique de sensiin lii-
tetty Platonia ja simulacru-
mia käsittelevä teksti ja Cri-
tique et Cliniquessa ilmesty-
nyt lyhyt Platon, les Grecs. 

4. Platon: Theaitetos, 193c. 
5. Emt., 194d. 
6. Heidegger: What is called 

Thinking. 1954, 4. 
7. Valtio, 523b. 
8. Emt., 523d. Sormiesimerkis-

tä Deleuzellä; Nietzche & 
Philosophy, 1983; Differen-
ce... 

9. Emt., 524a. 
10. "Ajatteluun vetoavia ovat 

määritelmäni mukaan sellai-
set, jotka tuottavat yhtä ai-
kaa kaksi vastakkaista aisti-
musta; ne jotka eivät sitä 
tee, ovat ajatteluun vetoa-
mattomia." Valtio, 524d. 
Vastakkaisuus laadussa voi 
Deleuzelle muodostaa aisti-
mellisen olevan par exellen-
ce, mutta ei missään nimes-
sä intensiteettien erosta 
muodostuvaa aistimellisuu-
den olemista. 

11 "Ja eikö tämä johda meidät 
kysymään mitä suuri ja pieni 
on." Valtio, 525c. 

12. Nietzsche: Epäjumalten hä-
märä. 1995, 60. 

13. Faidon, 76a. 
14. Difference..., 166. 
15. Emt., 142. 
16. "Se, joka esittää jaottelun 

perusteella määritelmän, ei 
esitä syllogismia, sillä kuten 
ilman välitermiä esitettyjen 
johtopäätösten tapauksessa 
voi kysyä, miksi jonkun väit-
täessä, että jos nämä pitävät 
paikkansa, tämäkin välttä-
mättä pitää paikkansa." Aris-
toteles: Toinen analytiikka 
II, 5, 15. 

17. "Olemme mielestäni saman-
laisessa tilanteessa kuin kul-
lanpuhdistajat." Valtiomies, 
303d. 

18.Kuten jakamisen kannalta 
keskeisissä teksteissä Val-
tiomiehessä ja Faidroksessa. 

19. Valtiomies, 271d. 
20.Sofistilla näyttää Deleuzelle 

60-luvulla olevan tietty posi-
tiivinen asema, myöhem-
min sofisti asettuu enem-
minkin muinaisen tietäjän 
kaapuun. Ks. Deleuze: Mitä 
filosofia on? 1993. 

21. Theaitetos, 176e. 
22. Logic of Sense, 259. 
23.Perustan vetoaminen ide-

aan tapahtuu ainoastaan eh-
dolla, että idealle annetaan 
identiteetti, jota sillä ei ole 
itsessään vaan jonka se saa 
ainoastaan sille asetetuista 
vaatimuksista. Vaatimuksis-
ta, jotka se väittää todista- 

vansa. Idea ei implikoi iden-
titeettiä sen enempää kuin 
sen aktualisaation prosessi 
selittyy samankaltaisuudella. 
Ks. Difference, 274-5. 

24. Stoalaisilla rajoittamaton pa-
laa pintaan. Tuleminen ra-
joittamattomaksi ei ole jy-
risevä perusta vaan kiipeää 
asioiden pinnalle tullen le-
volliseksi. Kysymys ei ole si-
mulacrumista, joka kiertää 
perustan ujuttaen itsensä 
kaikkialle vaan vaikutuksis-
ta, jotka ilmentävät itseään 
ja toimivat paikoillaan. Pin-
nan tapahtumista, ks. Lo-
gic..., 7. 

25.Polykratesin sormus palasi 
kalan, oraalisimman eläi-
men vatsassa. Kratyloksessa 
(437a-d) Platon pohtii onko 
puhtaalla tulemiselle ken-
ties olemuksellinen suhde 
kieleen, villinä diskurssina, 
joka lakkaamatta luisuu re-
ferenssinså ylitse tai voisiko 
olla olemassa kahdenlaista 
kieltä, toinen osoittaen tau-
koja ja lepoja, jotka vas-
tanottavat Idean toiminnan, 
toiset ilmaisten liikkeitä tai 
vallankumouksellisia tule-
misia. Ks. Logic..., 2. 

26.Tästä populaari mielikuva 
pilvissä kulkevasta filosofis-
ta ("Mä leijun ilmass', aurin-
koa aprikoin". Aristofanes: 
Pilvet.) ja tieteellinen mieli-
kuva filosofisesta intelligii-
belistä taivaasta, joka kui-
tenkin sisältää maan laina-
laisuudet. Vertikaalinen nou-
seminen ja laskeutuminen, 
"maanis-depressiivinen" fi-
losofian kulku hallitsee pla-
tonismia. Ks. Logic.., 127-
133. 

27. "Jokaisen luolan takana on 
syvempi luola - avarampi, 
vieraampi, rikkaampi maail-
ma pinnan yläpuolella, poh-
jattomuus kaiken pohjan 
alla." Nietzsche: Hyvän ja 
pahan tuolla puolen. 1966, 
191. 

28. Nietszche: Näin puhui Za-
rathustra. 1967, 200. 

29. "Jokaisessa nykytuokiossa 



DELEUZEN NOMADI 

Nomadit eivät liiku. "Tosiasial-
lisesti he ovat niitä, jotka eivät 
liiku ja jotka nomadisoituvat 
pysyäkseen paikallaan".1  Mo-
derni, kristillinen ihminen liik-
kuu levottomana "äärettömän 
horisontissa",2  sillä hänellä ei 
ole paikkaa. Nomadi on aina 
paikoillaan. 

Monadi-nomadin "olemus 
on, että sillä on hämärä pohja-. 
sieltä tulee jokainen asia, mi-
kään ei tule ulkoa eikä mikään 
mene ulos".3 Nomadissa "suuri 
voima on vapaaehtoisesti py-
sähtynyt suunnattoman ja ra-
joittamattoman eteen" ja se 
nauttii "hienoa mielihyvää äkil-
lisessä hillinnässä ja kivettymi-
sessä, paikallaan seisonnassa 
ja paikalleen sijoittumisessa".4  
Pikemmin kuin atomi, monadi 
— nomadi on sakrestia: ikkuna-
ton ja oveton kappale, jonka 
kaikki liikkeet ovat sisäisiä.5  
Nomadi ei esitä eikä keskuste-
le, se ammentaa mahdollises-
ta. Monadi-nomadi asuu aina. 
reunalla.6  Äärettömiin jatku-
va reuna, loputon viiva halkai-
see materian ja saa muodon 
ilmaantumaan.7  

"Tiedämme, että nykyisin 
vallankumouksen suurimpia 
ongelmia on löytää paikal-
listen taistelujen ykseys lan-
keamatta takaisin valtioaparaa-
tin tai puolueen despoottiseen 
ja byrokraattiseen organisaa-
tioon: sotakone, joka ei syn-
nyttäisi uudelleen valtioapa-
raattia, nomadinen ykseys suh-
teessa ulkoiseen, ykseys, joka 
ei loisi uudelleen sisäistä des-
poottista ykseyttä".8  Nomadis-
sa ääretön "reseptiivisyys" ja 
ääretön spontaanisuus yhdis-
tyvät virtuaalisuuden viivaksi, 
joka jakautuu ulkoiseksi liik-
kumattomuudeksi ja sisäiseksi 
toiminnaksi. 9 Nomadin vasta-
kohdalle, modernille ihmisel-
le, "määrä... on vieras, mei- 

dän ärsykkeemme on juuri 
äärettömän, määrättömän är-
syke".10  Nomadin vastakoh-
dalla on vain "näkökulman" ja 
"keskustelun" maa/ilma. Eikä 
nomadi kommunikoi. 

Nomadi ei ole ikkunapers-
pektiivi maailmaan, se ei ole 
taulu, jonka läpi näkisimme 
äärettömyyteen, sillä "taululla 
on vielä ulkoinen malli, se on 
vielä ikkuna".11  Monadi-noma-
di on "sisäisen autonomisuut-
ta, sisäisyys vailla ulkoisuutta. 
Mutta sillä on korrelaattinaan 
julkisivun itsenäisyys, ulkoi-
suus vailla sisäisyyttä".12  Nii-
den välillä ei ole katkosta, vaan 
taitos, eikä sen kautta nähdä, 
vaan se on sen mitä luetaan 
sielu, monilehtinen kirja tai 
monadi.13  

Nomadin kasvoilla voi olla 
ovia ja ikkunoita, ne ovat 
täynnä reikiä, mutta niillä ei 
ole tyhjiötä, sillä "reikä ei ole 
muuta kuin hyvin hienon ma-
terian sija". Materian ovet ja 
ikkunat avautuvat tai sulkeu-
tuvat vain ulos.14  Nomadi on 
kirja, näkyvä ja luettavissa ole-
va, ulkoinen ja sisäinen, jul-
kisivu ja huone, eikä kyse ole 
kahdesta maailmasta. 

Nomadin julkisivu, sen kas-
vot ovat hämärä informaatio-
taulukko, pöytä, joka on täy-
sin viivojen ja juovien peittä-
mä.15  Siitä on mahdotonta löy-
tää perspektiiviä. "Juuri tätä on 
moneus; paon tai deterritoria-
lisaation viivoja, sudeksi-tule-
minen, deterritorialisoitujen in-
tensiteettien epäinhimilliseksi-
tuleminen. Tulla sudeksi, tulla 
reiäksi, merkitsee deterritoria-
lisoitumista erillisten ja toisiin-
sa sotkeutuneiden viivojen mu-
kaisesti".16  Taulu-ikkuna järjes-
telmän korvaa taulukko-pöy-
tä, johon piirtyvät viivat, nu-
merot ja vaihtuvat merkit.17  Mo-
nadi-Nomadissa ikkuna-maise- 

alkaa oleminen; jokaisen 
tässä-kohdan ympärillä vie-
rii pallo tuolla. Keskus on 
kaikkialla. Käyrä on ikuisuu-
den kulku-ura." Emt., 190. 

30. "Teidän heittonne epäon-
nistui. Mutta te nopanheittä-
jät, mitäpä tuosta! Te ette ole 
oppineet pelaamaan ja pilk-
kaamaan, niinkuin täyty 
pelata ja pilkata!" Emt., 25 . 

31.Nietszche..., 187. "Ikuinen 
kierto on hääsormus, hää-
peili, joka odottaa sielua. 
(anima), joka olisi kykene-
vä ihailemaan itseään sieltä, 
mutta myös heijastaen sitä 
ihailemassa itseään." Riip-
puen pisteestä Nietzcshen 
morsiusparit vaihtuvat; jo 
asettuneen ikuisen paluun 
pisteestä Zarathustra esiin-
tyy kosijana ja ikuisuus ra-
kastettuna naisena, mutta 
ikuisen paluun asettamises-
sa Dionysos on ensimmäi-
nen affirmaatio, tuleminen, 
joka on oleminen ainoas-
taan toisen affirmaation 
kohteena. Toinen affirmaa-
tio on Ariadne, morsian, ra-
kastava feminiininen voima. 
Emt., 188. 

32. Näin puhui... , 283. 
33. Difference... , 243. 
34. Foucault Michel: Theatrum 

Philosophicum. 1977, 196. 


