ESITTELYJA JA ERITTELYJA

T&E 2/96

fangen der Psychoanalyse
1882-1902. Briefe an Wilhelm
Fliess. Fischer, Frankfurt am
Main 1962.

Holland, Eugene W.: "The Anti-
Oedipus: Postmodernism in
Theory; or, the post-Lacanian
historical contextualization of
psychoanalysis”. Boundary 2,
Vol. XIV, No. 1-2, Fall 1985/
Winter 1986, 291-307.

Kohler, Jochen: ”Geistiges No-
madentum. Eine kritische Stel-
lungnahme zum Poststruktu-
ralismus von Gilles Deleuze”.
Philosophisches Jahrbuch, 91.
Jahrgang, 1984, 158-175.

Lacan, Jacques: Ecrits. Seuil, Paris
1966. (Lyh.: E)

— Le Séminaire II: Le moi dans la
théorie de Freud et dans la
technique de la psychanalyse.
Seuil, Paris 1978.

— Le Séminaire III: Les psychoses.
Seuil, Paris 1981.

Lasch, Christopher: Haven in a
Heartless World: The Family
Besieged. Basic Books, New
York 1977.

Lyotard, Jean-Francois: "Capital-
isme énergumeéne”. Teoksessa
Jean-Francois Lyotard: Des dis-
positifs pulsionnels. Christian
Bourgois, Paris 1980, 7-50.

— Economie libidinale. Minuit,
Paris 1974.

— Martin, Jean-Clet: Variations.
La philosophie de Gilles De-
leuze. Payot, Paris 1993.

Massumi, Brian: A user’s guide to
Capitalism and Schizophre-
nia. Deviations from Deleuze
and Guattari. The MIT Press,
Cambridge — Massachusetts —
London1993.

Wilden, Anthony: The Language
of the Self. The Johns Hopkins
University Press, Baltimore

1968.

DELEUZEN FILOSOFIA

TAISTELU

TRANSSENDENSSIA

VASTAAN

Deleuzen filosofia on ateistis-
ta. Siksi hanen suurimmat san-
karinsa ovat Spinoza ja Nietz-
sche. Tilloin ateismilla tiytyy
kuitenkin olla erityinen sisil-
to. Se ei merkitse niink4in us-
konnonvastaisuutta kuin tiet-
tyd asennetta suhteessa filo-
sofiaan. Deleuzelainen ateis-
mi on antitranssendentismia.
Transsendenssi nimittdin tu-
hoaa ajattelun, se pysiyttii
ajattelun liikkkeen.1 Se asettaa
sille ulkoisen rajan, ja ainoa
raja, jonka ajattelulle saa aset-
taa, on sen oma raja. Todelli-
nen filosofia vie ajattelun aina
omalle rajalleen. TAmi on ak-
tiivista filosofiaa transsenden-
tin reaktiivisen filosofian si-
jaan. Filosofia, joka ei kykene
vastustamaan transsendens-
sia, ei ole ajattelun voiman af-
firmointia vaan ik4dn kuin pa-
pin uskonnollista harjoitusta
tai pakanallisen tietéjin viisas-
telua.

Transsendentin filosofian
sijaan on harjoitettava imma-
nenssin ajattelua. Immanens-
sin ajattelu edellyttid vuoros-
taan sellaista empirismid, jossa
mikiin ei kohoa immanentin
tapahtumakentin ylipuolelle.
Kyse ei kuitenkaan ole tieteel-
lisestd empirismisti, jossa ai-
noita asioita jotka ovat todelli-
sia tutkimuksen kohteita ovat
havaittavat asiat itse. Siini ak-
tuaalisista asijoista tulee trans-
sendentteja. Todellinen filoso-
fia ei lakkaa vastustamasta til-
laista kisitysti filosofiasta. De-
leuzen empirismi on transsen-
dentaalia empirismid.2 Sen
kohteena eivit ole aktuaaliset
asiat vaan tapahtumat (événe-
ments), immanenssin tason
(plan d’immanence) tapahtu-
mat. Filosofiassa timi tapah-
tuma on kisite. Se on sitd aina
joidenkin olosuhteiden valli-
tessa, ei historiallisen kehityk-

sen paljastamana olemukse-
na. Kisite ei ole historiallinen,
ennemminkin se on puhdasta,
historiatonta tulemista (de-
venin). Filosofian tehtivini ei
kuitenkaan ole kontemploida
nditd kisitteitd vaan luoda nii-
td, aiheuttaa tulemisia. De-
leuzelle filosofia on Kkisittei-
den luomista tai kisitteellisten
tapahtumien, tulemisien, kek-
simistd immanenssin tasolle.
Kisite ei ole transsendentti
suhteessa immanenssin kent-
tiin (champ d’immanence)
tai tasoon. Se ei ole yleinen
kisite, joka sulkee muut kisit-
teet itseensi erddnlaisina ala-
kisitteini. Yleiskisite on aina
transsendoiva ja siksi Deleuze
hylkii kaikki sellaiset filosofi-
set yleiskisitteet kuten Olemi-
nen, Totuus tai Jarki epifiloso-
fisina. Kisite on itsekin taval-
laan immanentti: kisitteet ovat
virtuaalisia moneuksia (multip-
licités), jotka oleilevat imma-
nenssin tasolla. Ne asuttavat
immanenssin tasoa vihin sa-
malla tavalla kuin "heimot
asuttavat autiomaata ilman,
etti autiomaa lakkaa olemas-
ta”.3 Toki ne aktualisoituvat —
tulevat ikidin kuin transsen-
denteiksi suhteessa imma-
nenssin tasoon — aina jossakin
sanassa paikkansa ja aikansa
saaden, mutta niitd ei voida
palauttaa niihin ruumiillistu-
miin. Kisite ei ole aktuaalinen
vaan virtuaalinen.
Virtuaalinen on Deleuzelle
jotakin joka on reaalinen ole-
matta aktuaalinen, ideaalinen
olematta abstrakti. Jos kisit-
teesti tulee abstrakti, se me-
nettid kosketuksensa imma-
nenssin tasoon ja transsendoi
kaikkia muita kisitteit4 asetta-
en ne ikdidn kuin tuomiolle te-
oistaan. Erityisesti Deleuzea
harmittaa timi transsendens-
sin tuomitseva luonne. (Kan-


https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg

tin osalta tim4 tuomarin asen-
ne oli tuttu jo Nietzschelle,
joka havaitsi Kantin olion it-
sessddn olevan pieni tuomi-
oistuin oliolle ilmi6ni.) Trans-
sendenssin hylkddmisessd ei
ole kyse vain tietyn filosofisen
asenteen hylkddmisestd vaan
ylipd4tdian tuomitsemisen, vai-
non ja kieltimisen vastustami-
sesta: “Moni tuomitsee tyok-
seen ja se ei ole mikdin hyvi
ammatti — parempi olla kadun-
lakaisija kuin tuomari.” Imma-
nentti filosofia olisikin erdin-
laista demokratiaa, ellei enem-
mistd muodostaisi totuuden
tribunaalia demokratiassa: "De-
mokratiat ovat enemmistojd,
mutta tuleminen olemuksensa
pakosta aina pakenee enem-
mistojd.”4

Virtuaalinen on se, joka
kaikessa tapahtumisessa jaid
aktualisoitumatta. Tdmi tapah-
tuman aktualisoitumaton puo-
li on Tapahtuma itse omassa
singulaarisuudessaan ("se kyl-
14 aktualisoituu asiaintiloissa,
ruumiissa ja eldmissisilloissa,
mutta siind on aina tietty var-
joinen ja salainen osansa, joka
on joko enemmin tai vihem-
min kuin timi aktualisoitumi-
nen”). Eiko tillainen virtuaali-
nen johda vilttimatti tiettyyn
metafysiikkaan? Kenties, mut-
ta syy tihin ei ole siind, etti
virtuaalinen asetettaisiin jona-
kin aktuaalista perustavampa-
na mahtina sen alkuperdin
vaan siini, etti filosofin tehti-
vini on ajatella ajattelun epi-
aktuaalisia ehtoja, ajattelun
virtuaalisuutta. Aktuaalinen ei
tule virtuaalisen jilkeen, silld
virtuaalinen itse on tulemista,
kun taas aktuaalinen on asian
historiallista olemista. Ne eivit
ole kausaalisessa tai historial-
lisessa vaan korkeintaan sa-
tunnaisessa ja ympdaristoon
viittaavassa suhteessa toisiin-

sa.> Niiden ero ei ole vain
midrillistd vaan laadullista
eikd niitd timidn takia voida
palauttaa toisiinsa.

Immanenssi filosofisena
koetinkiveni on vaativa, ken-
ties lilan vaativa, silld trans-
sendenssi palaa vilttimitti.
Sit4 ei voida vilttidd, mutta tis-
t4d huolimatta filosofin on so-
dittava sitd vastaan, sen luo-
mia illuusioita vastaan. Hinen
on pyrittivi ajattelemaan sitd
mitd ei voida ajatella, ajattele-
matonta ajattelussa. Siti on
ajateltava vaikka sitd ei suo-
rastaan voida ajatella tai pi-
kemminkin: on osoitettava,
ettd se on olemassa — timi
kaikkien tasojen kivijalka” —
ajattelemattomana jokaisella
tasolla. TAma mit4 ei voida aja-
tella, on kuitenkin ajateltu ker-
ran, aivan kuten Kristus on tul-
lut lihaksi kerran. Timi kerta
oli Spinoza. Niin hinesti tu-
lee ik44n kuin filosofian Kiris-
tus — "ja suurimmatkin filosofit
ovat vain apostoleja, jotka 13-
hestyvit titd mysteerid ja loit-
tonevat siitd”. Tami “filosofin
ddretdn tuleminen” nimeltd
Spinoza on osoittanut, ettd im-
manenssin taso on olemassa ja
siksi hidn on “kaikkien filoso-
fien ruhtinas”. Deleuzen mu-
kaan Spinoza ei tehnyt ainoa-
takaan kompromissia trans-
sendenssin kanssa.

Tosin Bergsonillakin on
Deleuzen mukaan ollut joskus
omat hyvit hetkensi hinen
virittiessiin materian liikkee-
ni ja ajattelun kuvana yhti ai-
kaa Kaaosta leikkaavan imma-
nenssin tasossa. Immanenssi ei
siedd mink44nlaista siitd eril-
listdi yhteenkokoavaa trans-
sendenssia. Immanenssi “ah-
mii, vie ja sulattaa itseensi kai-
ken erillisen”. TAmin takia im-
manenssi ei koskaan ole im-
manentti jollekin. Tésti josta-

kin tulisi muuten transsen-
dentti ja transsendentaali em-
pirismi muuttuisi joksikin
muuksi. Eikod kuitenkin aina
ilmesty immanentin kentin
reunoille jotakin transsen-
denttista? Eivitkod esimerkiksi
aivot, joille Deleuze ajattelun
tavallaan alistaa, ole transsen-
denttiset suhteessa ajattelun
immanenttien tapahtumien ta-
soon? Kantin transsendentaali
idealismi olisi niin vain kiin-
netty loyhiksi materialismiksi.
Kyse ei kuitenkaan ole siiti,
ettd ajattelu palautettaisiin bio-
logisiin aivoihin. Aivot eivit
nimittidin ole vain biologinen
tila eikd niissi tapahtuvaa ajat-
telua voida palauttaa tihin
materiaaliseen puoleen. Aivot
ovat pikemminkin immateriaa-
linen voima tai kyky, "henki
itse”.6 Vain timi henki on im-
manentti kun taas se tila, bio-
logiset aivot, joissa ajattelu ak-
tualisoituu, on transsendentti-
nen. Kuitenkaan nimi vir-
tuaaliset "ajattelu-aivot” eivit
ole mikdin Kantin Subjekti
vaan ennemminkin erdinlai-
nen Whiteheadin “superjek-
ti”.7 Minin sijaan nimi aivot
ajattelevat — "mieleni tekevi,
aivoni ajattelevi” — ja Mini on
vain niiden aivojen eris kris-
tallisaatio, jadhmettymi. Jos fi-
losofi asettaa timin kristal-
lisaation etusijalle, tulee filo-
sofian immanenssista imma-
nenttia tille kristallisaatiolle ja
tistd kristallisaatiosta, Minis-
td, tulee tuomioistuin ajattelul-
le ja filosofialle. Siit4 tulee tuo-
mari, mutta filosofin ei tarvitse
loogikon tavoin laskea kau-
neus-, totuus- tai muitakaan
arvoja — filosofia ei ole totuu-
den tunnistamista —vaan myon-
tdd tulemista, ajattelun 4ire-
tonti liikettd.

Filosofiassa immanenssin
taso on kisitteen asumus. Ki-

L9T

YIATILL1¥3 VI YIrAT3LL1S3

96/7 131



ESITTELYJR JA ERITTELYIE 168

T&E 2/9¢6

site luodaan tille tasolle. Se
itse ei kuitenkaan ole filosofi-
nen kisite vaan ennemminkin
erdidnlainen esifilosofinen ki-
sitteen edellytys. Esifilosofi-
nen ei kuitenkaan tarkoita mi-
td4dn filosofian olemassaoloa
edeltividi. Kyse on ennem-
minkin sisdisestd edellytyk-
sest,8 tasosta, joka filosofian
on pystytettdvi tai piirrettiva.
Immanenssin tasoa ei kuiten-
kaan pidid sekoittaa Kaaok-
seen. Kaaos on jotakin paljon
perustavampaa kodittomuut-
ta. Immanenssilla on tosin
suhde Kaaokseen, mutta vain
siini mielessi, ettd se virittdi
tasonsa siihen. Kisitettd ei
nimittdin voi luoda suoraan
Kaaokseen vaan se edellyttii
jotakin, jolla se voi ikdédn kuin
asua, erdinlaista perustaa. T4-
mi perustakin on kuitenkin
luotava. Se ei ole olemassa
luonnostaan. Sen luominen ei
tosin ole filosofin varsinaista
tyotd. Immanenssin taso syn-
tyy timin tyon tuloksena,
vilttimittd. Se on filosofia,
filosofian Yksi-Kaikki (Un-
Toud), kaikki kisitteet sisalti-
vi "pOyti, tasanko, maljakko”
tai kuoro, jonka lauluja kisit-
teet ovat. (Yksi-Kaikkea ei
pidi sotkea kaikkeen, silld se
ei seuraa yhden ja monen lo-
giikkaa vaan virittd4 oman erot-
tumattoman moneuden ta-
son.) Itse se kuitenkaan ei ole
kisite. Kisitteet ovat nimittdin
tietyssid mielessd Adrellisid si-
kili kun niilld on tietyt kom-
ponentit (niitid on aina enem-
min kuin yksi kussakin kisit-
teess): ne ovat fragmentaari-
sia kokonaisuuksia, tai kuten
Deleuze kirjoittaa, "ddrellisten
komponenttiensa kautta kul-
kevia liikkeiden &direttdomid
nopeuksia”. Immanenssin ta-
so filosofian Yksi-Kaikkena
on sen sijaan rajaton. Se on

rajaton ehdottomuus, ikddn
kuin ainutkertainen aalto, jo-
hon moninkertaiset kisiteaal-
lot koko ajan kiiriytyvit ja
josta ne purkautuvat: "Taso on
kuin autiomaa, jota kisitteet
asuttavat jakamatta sit4d keske-
ndin.”

Organismille immanenssin
taso on Ruumis ilman elimii —
ei tosin endi kisitteiden taso-
na, filosofian Yksi-Kaikkena,
vaan elinten edellytykseni,
ddrellisten orgaanisten koko-
naisuuksien idrettdmini eh-
dottomuutena, niiden abso-
luuttisena horisonttina. Se on
elinten asumus, mutta itses-
sddn kuitenkin elimeton ja
jopa elimitdon. Ruumis ilman
elimid on epiorgaanista eld-
mé4: "Ruumis ilman elimii jé4,
kun otetaan kaikki pois. Ja se
miti otetaan pois on juuri fan-
tasma, merkitsevien kykyjen
ja subjektivaatioiden koko-
naisuus.” EikO elimi itses-
siidnkin ole immanenssin ta-
so? Kyll4, mutta elimii ei ole
vain organismeissa — kenties
jopa kivet elidvit. Ne jopa ajat-
televat, kontemploivat. Ne
kontemploivat oman mate-
riansa elementteji aivan kuten
kasvi, joka kontemploi valoa,
hiilt4 ja suoloja. Elimd imma-
nenssissa on kenties epior-
gaanista, mutta epdorgaani-
nen on tissid mielessd ymmar-
rettivi jonakin muuna kuin
aktuaalisena elimini. Ihmi-
nen tai eldin, joka eldi vain
aktuaalista eldimii, kirsii vilt-
timittd. Elimin aktualisointi
on jokaisen totalitaristisen val-
tion haave.l0 Kaikki on ni-
kosilld ja hyvissi jarjestykses-
sid. Deleuzelle elimissi on
kuitenkin oma salainen osan-
sa, joka lakkaamatta pakenee
kaikkia organisointiyrityksii,
kaikkea valtion kontrollia.
Se on elimin epiaktuaalinen

puoli, sen virtuaalinen mutta
silti reaalinen komponentti.
Viimeiseksi jadneessi teks-
tissdidn "L'immanence, une vie”
Deleuze nimenomaan kirjoit-
taa, ettd immanenssi on elimi
eikd mitdin muuta.ll Se ei kui-
tenkaan ole elimi yleensi
vaan eris elami, une vie, sin-
gulaarinen elimi tai elimin
tapahtuma, haeccéité. Timi
elimi on absoluuttinen imma-
nenssi, “tiydellisten autuus”.
Siind, ettid timi samainen im-
manenssi on samalla transsen-
dentaali kenttid (champ tran-
cendantal) ei ole mitdidn ih-
mettelemisti, silld transsenden-
taali ei Deleuzelle ole lainkaan
sama kuin transsendentti. Sub-
jekti ja objekti ovat transsen-
dentteja suhteessa immanens-
sin tasoon, mutta transsenden-
taali kenttd muistuttaa enem-
min tietoisuuden puhdasta
asubjektiivista virtaa, refleksi-
tonti, esipersoonallista tietoi-
suutta ilman Minua. Tietoi-
suutta ei kuitenkaan tissi pidi
kisittdid koekstensiivisena
suhteessa transsendentaaliin
kenttiin, ennemminkin timi
kenttd edeltii kaikkea tietoi-
suutta — niin subjektiivista
kuin asubjektiivistakin.12
Tami kenttd sellaisenaan ei
koskaan paljastu tietoisuudel-
le, puhumattakaan, etti se oli-
si Minin identtisyyttd itsensd
kanssa: tosiasiassa tietoisuus
lavistdd sen ddrettomilld no-
peudella. Se on kaikkea tietoi-
suutta edeltivad elimii. Im-
manenssi, elimi, ei ndin ollen
ole Subjektin elimii — en-
nemminkin se on yksilollisen
elimin ja universaalin kuole-
man vilissi olevaa kuolemalla
leikkivii elimii, elimii hy-
vin ja pahan tuolla puolen,
elimii neutrissa.13 Aivan ku-
ten filosofian immanenssin
taso kisitteen asumuksena on



tavallaan esifilosofinen, on im-
manenssia elimini pidettidvi
esiyksilollisend.

Une vie, elimi, on tehty
virtuaalisuuksista, tapahtu-
mista ja singulaarisuuksista,
epiamaiirdisistd tulemisista.
Nimi tulemiset, ndimi tapah-
tumat, ne ovat reaalisesti kaik-
kialla. Elimi on kaikkialla, se
tulee kaikkialta. Se on kaikissa
niissi hetkissi, jotka ldpiise-
vit elavit subjektit ja ymparoi-
vit objekteja. Itsessdin siind ei
kuitenkaan ole mitid4n hetki,
ei mitd4n aikaa, joka suhteut-
taisi sen historiaan, silli timi
epimiiriinen eldmi sisiltid
vain viliaikoja (entre-temps).
Timin elimin tapahtumat ei-
vit ole toisiaan seuraavia vaan
sijoittuvat ajan tyhjissd diret-
tomyydessi sen itsensi viliin,
”jonnekin joka ei ole ikuisuut-
ta mutta ei enid aikaakaan
vaan tulemista”. Ei kuitenkaan
pidi luulla, ettd timi epadmia-
rdisyys johtaisi abstraktiin eld-
médn — pidinvastoin, se on tiy-
sin reaalista, reaalista olematta
aktuaalista, ideaalista olemat-
ta abstraktia. Se ei ole eldimdi
asiana, havaittavana objektina
tai subjektin kokemuksena —
jos se on kokemus, on se ab-
soluuttinen kokemus kaikkien
subjektien ja objektien tuolla
puolen. TAmi eldmi, epAmaa-
rdinen elimi ilman midrdistd
artikkelia, ilman transsendent-
tia, timid midritty elimi im-
manenssin tasolla, ei ole jon-
kun elimii vaan eldmii, jos-
sa timi joku menettdd identi-
teettinsi — se on elimii jossa-
kin kaiken potentiaalisen ja
aktuaalisen tuolla puolen, eld-
mii, joka ei kulje mahdol-
lisesta aktuaaliseen vaan vir-
tuaalisesta reaaliseen, imma-
nenssista transsendentaaliin
kenttddn. Se ei ole ihmisen
elimii... eiki sylikoiran.

Filosofin elimi ei koskaan
olekaan vain ihmisen elimii
—kyse voi olla hyvinkin tietys-
t4 eldimeksi tulemisesta. Ajat-
teleminen, jota filosofi harjoit-
taa, sisdltdd pakosti aina "ro-
tan hiti4 ja teuraaksi vietivin
vasikan kauhua”. Elimi ajat-
telussa — eldmi ajattelun tule-
misessa ja tulevassa ajattelussa
— on elamii, joka viritetddn
Kaaokseen. Se on elimii,
joka ei sulkeudu aktuaalisten
mielipiteiden sateenvarjon
suojaan vaan joka lakkaamat-
ta puhkoo reikid tihidn var-
joon. Tille eldmille jokainen,
kaikkein pitdvimmaltikin niyt-
tdvd varjo on rei’itettdvissd
eiki edes tunkkaisin huone ole
niin tunkkainen, etteiko luova
filosofi toisi sithen edes hiu-
kan puhdasta ilmaa. Tissi
suhteessa Deleuze oli samaa
rotua kuin Nietzsche, joka kir-
joitti:

Mikd on juuri minusta sietd-
mditonid? Sitd mistd en suo-
riudu yksin, mikd tukehdut-
taa ja nddnnyttdd minua?
Huono ilma! Huono ilma/l
Kun jotakin pilalle mennyttd
tulee ldhelle, kun minun tdy-
tyy haistaa pilaantuneen sie-
lun sisdlmyksid!

Se mukavuus, jossa nykyaikai-
nen filosofi nauttii keskuste-
lusta kollegojensa kanssa aavis-
tamatta mitdin Kaaoksesta tai
luomisen haasteesta, sai De-
leuzen voimaan pahoin. Eikd
ihme.

Mika Ojakangas

viitteet

. Ajattelusta didrettomiin jat-

kuvana liikkeeni ks. Gilles
Deleuze — Felix Guattari:
Mité filosofia on? Gaudea-
mus 1993, 4647.

. Deleuzen filosofiasta trans-

sendentaalina empirismini
ks. esim. Bruno Paradis:
Schémas du temps et phi-
losophie transcendentale.
Philosophie, numéro 47, Mi-
nuit 1995, 10-27.

. Gilles Deleuze: Pourparlers.

Minuit 1990, 199.

. Mita filosofia on? op. cit.,

113.

. Deleuzen mukaan saman-

lainen suhde vallitsee filoso-
fian ja sen alkuniyttimon
eli Kreikan vilillid. Sieltd ei
tule etsii filosofian alkupe-
rdd vaan filosofialle sopivaa
miljootd, ystavillistd ympi-
ristd, joka sen edellytykse-
ni aina on, "ympdristdd, jos-
sa filosofi lakkasi olemasta
komeetta”. Mitd filosofia
on?op. cit., 101.

. Aivoista henkeni tai Ajatte-

lu-aivoina ks. Mita filosofia
on?op. cit., "loppusanat”.

. Whiteheadille superjekti on

“organismin filosofian” vas-
taus Descartesista Kantiin
ulottuvan ”substanssifiloso-
fian” subjektille, alle heite-
tylle (sub-ject) ajatuksen tai
kokemuksen omistajalle,
joka tilld kertaa tulee aja-
tuksen ja kokemuksen jil-
keen, niiden ylilentona (su-
per-jecH). Thminen ei ajatte-
le vaan ajattelu — rytmiseni
luovana prosessina, aktivi-
teettina — luo ihmisen, ajat-
telijan ajatuksen seuraukse-
na. Whiteheadin superjek-
tista ks. esim. Ivor Leclerc:
Whitehead’s Metaphysics,
An Introductory Exposition:
Indiana University Press
1958, 165-174.

. Deleuzen mukaan titi esifi-

losofista tasoa voidaan tie-
tyin varauksin verrata Hei-
deggerin olemisen esionto-
logiseen ymmirrykseen. Mi-

691

YIATILLIY¥Y VI YIAT3L1L1S13

96/17 1381



ESITTELYJA JA ERITTELYJEA 71 /70

T&E 2/96

td filosofia on? op. cit., 49.

9. Gilles Deleuze — Felix Guat-
tari:, Mille plateaux. Minuit
1980, 188.

10.Eldmin aktualisoinnista to-
talitaristisen valtion haavee-
na ks. my6s. Jean-Francois
Lyotard: Moralités postmo-
dernes. Galilée 1993, 105—
110.

11.Gilles Deleuze: "L’imma-
nence: une vie...”. Philosop-
hie, numéro 47, Minuit 1995,
3-7.

12.Epipersoonallisen tai esi-
persoonallisen Minin tuot-
tavan transsendentaalin ken-
tin keksiminen oli Deleuzen
mukaan Sartren suuri ansio,
mutta se missd Sartren kent-
ti eroaa Deleuzen vastaa-
vasta liittyy jilleen tietoisuu-
teen, jolle timi kentti aliste-
taan — tilli kertaa tosin il-
man Min#4, puhtaana inten-
tionaalisuutena. Gilles De-
leuze: Logique de sens. Mi-
nuit 1969, 120-121.

13.”Ja kun organismi kuolee, se
ei kuitenkaan katoa vaan
kadriytyy (involue), laskos-
tuu akisti viel4d uinuvaan sie-
meneen valietappien yli hy-
piten.” Kuoleminen, tait-
teen avautuminen (déplier)
merkitsee vahvistumista,
kasvamista, kun taas elimi-
nen organismissa, taittumi-
nen (plier) merkitsee hei-
kentymistd, pienenetymisti.
Gilles Deleuze: Le Pli. Mi-
nuit 1988, 13. Une vieon tis-
Sd taitteessa ja sen avautu-
misessa, mutta kenties en-
nen kaikkea niiden vilissi,
taittuvan ja suoristuvan litk-
keeni, kelmeina eleeni tai

hyppyni.

MUODONMUUTOKSIA

DELEUZE jA KANT

Minkilaisia etdisyyksii luotaa-
kaan suoruus Neljdn poeetti-
sen muotoilun riveilld, jotka
saaitaisivat koota yhteen kan-
tilaisen filosofian. Siikeitd ja
haarautumia, hienoja kuin hi-
mihikinseitti — timi sana vie-
hitti tietimin mukaan Gilles
Deleuzea erikoisesti.

ek k.

Jos lihtee seuraamaan langan
juoksua tissd kirjoituksessa,
niin joutuu heti labyrinttiin.
Lanka ei kuitenkaan katkea,
se palaa — muttei loppuun. Ei
myo6skdin alkuun. Se palaa
ajan lankana, moraalisena lan-
kana, riidan juonteena. Laby-
rintti onkin ”lanka, suora vii-
va, yksinkertaisuutensa vuok-
si entistdkin arvoituksellisem-
pi”

Esitteleviatkd nimi sivut
Konigsbergin avantgardea? De-
leuze ei piittaa avantgardesta,
se tulee selviksi esimerkiksi
kirjoituksesta, jossa hin tarkas-
telee italialaisen Carmelo Be-
nen teatteria. Tami kirjoitus
on kiinnostava, silli Deleuzea
innostaa selvisti Benen tapa
vihentdd, tehdd pientd ja epi-
ajanmukaista, keskikohtaa, lai-
minly6di alku ja loppu - vaik-
kapa Shakespearen kohdalla.
Esimerkiksi Romeo ja Julia -
niytelmistiin Bene vihentdd,
amputoi keskeisen elementin,
Romeon, mutta timd peittyy
Mercution odottamattomaan
kehitykseen, jota Deleuze ku-
vaa himmaistyttavaksi.

Jotain samaa haluaisin nih-
di niissd neljissd muotoilus-
sa. Se miki niissd on Kantilta
’amputoitua”, on ainakin sen-
sus communis, joka takaa ajat-
teluun osallistuvien kykyjen
keskiniisen sidintelyn. Kant
kokee tilloin kylld muodon-
muutoksen, mutta alkaa mie-

lestini kommunikoida eri ai-
kojen ja tilojen kanssa.

I

Ensimmiinen Kantin suoritta-
ma kidinne saa ilmauksensa
Hamletin muotoilussa Aika on
sijoiltaan. Ajan suistuminen
raiteiltaan vapauttaa tapahtu-
mat, jotka muodostivat sen si-
sillon, ja kdantii liike-aika-
suhteen ympiri: aika ei ole
enii alistettu liikkeelle, kardi-
naalipisteille, vaan liike ja
muutos alistuu ajalle. Hamle-
tilta 16ytyy siis Kantin puhdas
ja tyhjd ajan muoto.

Se 16ytyy myos Hélderlinil-
td, vieldpd labyrinttiin viittaa-
vin piirtein teridstettynd. Hol-
derlin puhuu kesuurasta, kat-
koksesta, jonka seurauksena
aika lakkaa riimittymasti, kos-
ka alku ja loppu eivit kesuu-
ran ansiosta enidi soinnu kes-
kenidn. TAmi epitasainen ja-
kautuminen antaa Deleuzelle
aiheen puhua ajan jirjestyk-
sestd, muodollisesta kolmiyh-
teisestd rakenteesta “ennen”-
kesuura-"jilkeen”.!

Kesuuran on tdssd jirjes-
tyksessi viitattava ajan koko-
naisuuteen. Timi edellyttdi
kuvaa ainutlaatuisesta ja hir-
muisesta toiminnasta tai ta-
pahtumasta, joka vastaa aikaa
kokonaisuudessaan. Kuva on
symbolinen, silld sen repeyty-
vd muoto yhdistad kaksi epi-
tasaista osaa —ja konstituoi si-
ten ajan kokonaisuuden: ajat
“ennen” ja “jilkeen” seki ke-
suura yhdistyvit. Esimerkiksi
ajan irrottaminen saranoiltaan
on tillainen ajan kokonaisuu-
delle adekvaatti symboli, mui-
ta esimerkkeji ovat Deleuzen
mukaan syoksy tulivuoreen
sekd isdn tai Jumalan murha.

Symbolinen kuva toimittaa
ajatsarjaksi. "Ennen” on aikaa,
jolloin mainittu toiminta, kuva



