JUKKA

Gronow

SOSIAALISTEN

MUOTOJEN KAUNEUS

a TERIAN KAUNEUS

Kantilaiseksi kutsumamme

estetiikka edellyttdd aidolta
esteettiseltd elimykseltd, ettd kyse on en-
sinndkin aina elimyksen kohteen muo-
dosta ja toiseksi suhteemme siihen tulee
olla pyyteetdn (ks. Fretter 1971). Essees-
sdan Soziologie der Mahizeitvuodelta 1910
Georg Simmel tulee aterian kauneuden
suhteen samantapaisiin johtopaitoksiin.
Vaikka hin ei sitd eksplisiittisesti sano-
kaan, tulee Simmel tuossa esseessiin esit-
tineeksi, ettd ateria on tai ainakin voi olla
tietyin ehdoin kaunis. Mutta Simmelille tuo
kauneus ei koske oikeastaan lainkaan ate-
riaan liittyvid hajuja tai makuja — ei edes
ruokalajin visuaalista hahmoa. Piinvastoin
ateria on itse asiassa aterioijan kannalta
sitd kauniimpi, mitd kauemmaksi se kai-
kista syomisen aistimellis-fysiologisista,
mukaan lukien hajut ja maut, aspekteista
erkanee. Simmelille kaunista ateriassa on
sen muoto, mutta ei esimerkiksi maku- ja
hajuhavaintojemme muodostama harmoni-
nen kokonaisuus vaan aterian sosiaalinen
muoto. Ja tuo sosiaalinen muoto, syomi-
seen liittyvd sosiaalinen yhdessdolo tai
kanssakidyminen on sitd "kauniimpi” mitd
kauemmaksi se on irtaantunut ”sisillos-

tddn” eli sydmisestd, ts. mitd vihemmin
se palvelee nilidn tyydytystid, tai ehki pa-
remminkin miti riippumattomampaa tuo
sosiaalinen yhdessiolo tai kanssakiymi-
nen on mistiidn tarpeen tyydytyksesti. Jotta
tuo sosiaalinen muoto voisi irtaantua si-
sdllostddn ja jotta aterialle osallistujat voi-
sivat kokea siitd sellaista mielihyvia, joka
aivan ilmeisesti on luonteeltaan esteettis-
td, tdytyy tuon muodon olla kehittynyt il-
man, ettd se palvelisi sydmisen fysiologis-
ta tarkoitusperdd. Aterian tuottama puh-
das eli esteettinen mielihyvi edellyttii siis
Simmelin mielestd ennen kaikkea kahden
ehdon tdyttymistd. Ensinndkin se koskee
aterian sisillostddn irtaantunutta muotoa
ja toiseksi suhteemme siihen tulee olla
tdysin pyyteeton.

Kuten niin monen muunkin Simmelin
esseen kohdalla (ks. Gronow 1993), ”Ate-
rian sosiologiakin” on saanut virikkeensi
ja sisiltdd samalla implisiittisen kommen-
tin Immanuel Kantin antropologisiin kir-
joituksiin. Simmel nimittdin aloittaa ateri-
an sosiologisen analyysin toteamalla, ettd
syomiseen ja juomiseen liittyy paradoksi.
Se on ensinnikin jotakin, joka on kaikille
ihmisyksildille yhteistd. Toisaalta se on
kaikkein yksilollisin ja itsekkidin toimitus.
Simmelin kisityksen mukaan nimittdin


https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg

muutkin voivat nihdi, kuulla ja jopa hais-
taa saman kuin minikin; kukaan ei sen
sijaan voi tarkkaan ottaen maistaa — eli
pistidd poskeensa — samaa kuin mini. Syo-
misen aistinautinto on siten tdysin yksityi-
nen. Juuri timi syomisen yleisinhimilli-
syys toisaalta ja sen ehdoton yksityisyys
toisaalta virittd4 aterian sosiaalisena muo-
tona Simmelille. Kant vuorostaan totesi
vastaavasti, ettd juuri se, ettd jokainen pii-
villisvieras voi valita oman mieltymyksen-
s4 mukaan monista "astioista ja pulloista”
ilman, ettd muiden on pakko nauttia niis-
td, tekee mausta erityisen seurallisen ais-
tin (ks. Kant 1980, 452). Seurallisuus edel-
lyttidd siten niin Kantin kuin Simmelinkin
mukaan yksilollisyyttd ja sithen liittyvdd
vapautta valita:

Tdissd mieli kohtaa kuvitelmiensa va-
pauden: silld muiden kanssa jaettu so-
siaalisuus edellytidd vapautta — ja tdmd
tunne on mielihyvd. (Kant 1980, 563.)

Simmel muotoilee tyypilliseen tapaansa t4-
min paradoksin tai nienndisen antinomi-
an toisellakin tavalla: sydmisen absoluut-
tiseen itsekkyyteen liittyy yhdessdolon
useus, jota korkeampien aistien ja henki-
sempien tilaisuuksien, kuten vaikkapa mu-
siikin kuuntelun, yhteydessi harvoin saa-
vutetaan. Juuri sen takia, tuntuu Simmel
ajattelevan, ettd ateriassa yhdistyy suoras-
taan esimerkilliselld tavalla tdysin egoisti-
nen intressi ja sosiaalinen yhdessiolo, sil-
14 on kaikissa yhteisoissd suunnaton sosi-
aalinen merkitys, josta ovat osoituksena
ne lukuisat kiellot ja sidnnot, jotka syomi-
seen kaikkialla liittyvit ja jotka koskevat
mm. sitd, kenen kanssa aterian saa kul-
loinkin jakaa.

Siind mdidrin kuin ateriasta tulee ”so-
siologinen tilaisuus”, kuten Simmel sanoo,
se muuttuu yhi stilisoidummaksi, sdddel-
lymmiksi ja yliyksilollisemmiksi. Aterian
sosiaalisuuden korostuminen merkitsee
Simmelille samaa kuin sen stilisoituminen.
Simmel esittdd erdidnlaisen aterian sosio-
logisoitumisen tai kultivoitumisprosessin,
jonka kuluessa syomisen varsinainen yk-
silollinen tarkoitus, ndlidn tyydytys, peit-

tyy vihitellen yhi monimutkaisempien
sdfdntojen tai etiketin alle, joka koskee seki
itse syOmista ettd sosiaalista kanssakdymis-
td aterialla. Sen, ettd kyse ei ole vakavasti
otettavasti aterian ”sivilisaatiohistoriasta”
osoittaa kuitenkin se, etti syOminen on
toki Simmelillekin alusta alkaen sosiaalis-
ta, ja yksin sydminen on pikemminkin
poikkeus tai perverssid. Ilman siantojd yk-
sin ahmija tai puhtaan nilidn tyydyttiji ja
monimutkaisia sidntdjd ja etiketteji nou-
dattava kultivoitunut pdivillisvieras, joka
ei suinkaan istu poytd4n vain tai ensisijai-
sesti nilkii tyydyttidkseen, ovat parem-
minkin kisitteellisid abstraktioita, jotka pel-
kistdvit aterian kaksi merkitysulottuvuut-
ta, aineellis-aistimellisen tarpeentyydytyk-
sen ja puhtaan sosiaalisen kanssakdymi-
sen. Kiinnostavaa kuitenkin on, etti Sim-
mel ilmeisesti ajattelee ndiden ulottu-
vuuksien olevan kidnteisessi suhteessa
toisiinsa: toisen korostuessa toinen viltti-
mittd menettdd merkitystdin, seki itse
aterian osanottajille ettd ilmeisesti sen so-
siologiselle havainnoitsijalle.

Tietynlainen sivilisoitumisprosessi Nor-
bert Eliaksen tapaan aterian kehitys Sim-
melillekin kuitenkin on. Muuttuvathan
aterian sosiaalinen muoto ja kanssakdy-
misen sddnndt yhd komplisoidummiksi ja
hienosyisemmiksi ensin yhteiskunnan yli-
luokan tai hienoston parissa — jopa siini
midrin, etti tillaisen kultivoituneen pii-
villisseurueen pOydissi aterian “alkupe-
riinen tarkoitus”, syOminen nilidn tyydyt-
tdimiseksi pyrkii tyystin unohtumaan tai
jidmadn kokonaan syrjidn.

Syomisen yhteisollisyys edellyttdd so-
siaalisia sddntdjd, kuten yksinkertaisesti
vaikkapa aterioinnin ajallista sdinnolli-
syyttd, joka seuraa suoraan yhdessiolon
vaatimuksesta. Esteettinen stilisoituminen
vuorostaan vaikuttaa edelleen ateriaa so-
siaalistavasti:

Kaiken sellaisen myétd yksilon ailahte-
levien tarpeiden ylle asettuu muodolli-
nen normi, aterian sosiaalistuminen
kohottaa sen esteeitiseksi stilisoitumisek-
si, joka taas vuorostaan vaikuttaa ta-

LIcC

SNINNYXY NIrTOLONW NILSITVVISOS

f6/¢ 131



218

SOSIAALISTEN MUOTOJEN KAUNEUS

T&E 3/95

kaisin sithen; silld milloin syomiseltd
edellytetidn sen tyydyttamistehtdvin
ohella vield esteettistikin tyydytystd, on
tarpeen tekosyy, josta usean henkilon
muodostama yhteiso ei vain kykene
suoriutumaan paremmin, vaan jonka
oikeutettuna kantajana tai suorittaja-
na se myos paremmin toimii. (Simmel
1910.)

Tdssd ateria-esseessdidn Simmel sanoo
ykskantaan, ettd jokainen askel, joka "ko-
hottaa aterian korkeampien ja synteetti-
sempien sosiaalisten arvojen” joukkoon,
antaa sille samalla korkeamman esteetti-
sen arvon. Tdmi esteettinen momentti
ateriasta katoaa tyystin silloin kun sen so-
siaalinen "hyvi” muoto katoaa kuten on
asianlaita vaikkapa Table d’hotessa. Ol-
koonpa tuo muoto vaikkapa vain ulko-
kohtaisesti varjeltu tapa, se on sittenkin
parempi kuin ei mitd4dn muotoa. Seisovan
pOydin ddressd ihmiset kohtaavat toisen-
sa vain satunnaisesti ruokaa jonottaes-
saan, ilman sosiaalista muotoa tai sdinto-
j4; yhdessiololla ei ole mitdin itseisarvoa.
Seisova poytd on omiaan hillitsemiin tar-
peentyydytystd yhtd vihidn kuin kiddestd
syominen: molemmat palvelevat vain ul-
koista tarpeentyydytysti eikd niihin siten
voi liittyd Simmelin kisityksen mukaan
mitdidn esteettistd mielihyvid. Niissd on —
Kantin erottelua kiyttien — kyse ilmeises-
ti vain puhtaasta aistinautinnosta. Esteetti-
nen mielihyvi liittyy sen sijaan aina vain
sosiaaliseen kanssakdymisen siivittimiin
syomiseen.

Simmel pdittid “Aterian sosiologian-
sa” hinelle tyypilliseen ”eliminviisau-
teen”. Se osoittaa hinen mielestiin, etti,
samoin kuin muillakin eliminaloilla, kaik-
kein alhaisimmat arvot voivat muodostaa
— eivit ainoastaan ldhtokohtaa — vaan suo-
rastaan perustan korkeammille arvoille:

Se ettd meiddn tdytyy syodd, on eld-
mdnarvojemme kehityksessd niin pri-
mititvinen ja alhainen tosiasia, ettd se
on ilman muuta jokaiselle yksilolle yh-
teinen. Tamd kuitenkin tekee mahdol-
liseksi sen, ettd kokoonnutaan aterioille

Jja ndin vdlittyneelle sosiaalistumiselle
kehkeytyy syémisen pelkdn naturalis-
min Ylittdminen. (Simmel 1910.)

Simmelin aterian sosiologiassa tulee hy-
vin esille se, miten hin kisittdd kaikkeen
sosiaaliseen vuorovaikutukseen aina liit-
tyvin esteettisen ulottuvuuden — tai oike-
astaan kisittdd jo itse sosiaalisen vuoro-
vaikutuksen esteettiseksi luonteeltaan. Si-
sillostddn irrotettu tai irronnut sosiaalinen
muoto, kuten aineellisesta tarpeentyydy-
tyksestd erkaantunut ateriointi, on Sim-
melin kisityksen mukaan aina esteettistid
luonteeltaan ja sen tuottama mielihyvi on
esteettistd mielihyvdd. Simmel kuitenkin
varoittaa meitd, ettd joissakin tapauksissa
tuo muoto, kuten aterian etiketti, voi muut-
tua muodolliseksi tai liian itsetarkoituk-
selliseksi, ulkoiseksi skeemaksi. Mutta nor-
maalissa tapauksessa Simmel ajattelee,
ettd stilisoituminen, “muodollistuminen”
tai etiketin kehittyminen eivit suinkaan
rajoita yksilon vapautta, joka oli seuralli-
suuden liht6kohtakin, vaan suorastaan
tekevit sen mahdolliseksi ja edistdvit siti.
Tastd ovat hinen mielestddn hyvini osoi-
tuksena sivistyneitten piirien kdyttimat
ruokailuvilineet, jotka pidinvastoin kuin
koyhien karkeat kipot ja lusikat eivit
kiyttod koskevine siintéineen suinkaan
rajoita syomisliikkeiden vapautta ja ilma-
vuutta vaan suorastaan lisddvit niiti:

Sivistyneitten ruokailuvdlineille on nd-
md ohjesddnndt, koska ne vaikuttavat
Joustavilta ja vapailta — ikddn kuin sen
symbolina, ettd sosiaalinen sddntely
saavuttaa varsinaisen eldmdnsd vasta
yksilon vapauden rinnalla, joka osoit-
tautuu tdlld tavoin naturalistisen yksi-
lon vastakohdaksi. (Simmel 1910.)

Essee "Aterian sosiologiasta” osoittaa si-
ten erittdin hyvin, miten Simmelin sosiaa-
lisen muodon ja toiminnan sisillon erolla
operoiva sosiologia omaksuu kisitteensi
ja tulkintansa Kantin "Arvostelukyvyn kri-
tiikistd” ja timin aikalaisestetiikasta, ku-
ten esimerkiksi Schillerin esteettisistd kir-
joituksista, jotka Simmelin aikainen sak-



Lauri Anttila, llmakuvia (1991-1992) installaatio.

salainen sivistyneisto oli omaksunut jo ly-
seossa. Syominen nilin tyydyttimiseksi
on se “aistimellinen vietti” (sinnliche
Trieb), jota sosiaalinen kanssakiyminen
tai ”seurallisuuden vietti” muokkaa, kui-
tenkaan siitd kokonaan irtaantumatta tai
sitd kokonaan alistamatta, pdinvastoin kuin
moraalinen tai siveellinen sddnto tai laki,
joka alistaa yksilon halut ja vietit silloin-
kin kun timi tapahtuu vapaaehtoisesti tai
velvollisuudesta eikid pakosta.

GEORG SIMMELIN ESTEETTINEN
SOSIOLOGIA

Georg Simmelin sosiologiasta ovat jo use-
at aikalaiset tunnistaneet esteettisen ulot-
tuvuuden!. Uudemman Simmel-tutkijan
David Frisbyn (1992, 135-136) mukaan
*voidaan viittdd, ettd Simmelin sosiolo-
giassa korostama sosiaalinen vuorovaiku-
tus tai yhteiskunnallistumisen muodot ...

sisiltid pyrkimyksen paljastaa kaiken so-
siaalisen kanssakiymisen esteettinen di-
mensio, jota emme vilittémasti havaitse
arkipdivissimme, joka koostuukin erilai-
sista ja toisiaan leikkaavista kanssakdymi-
sen kehistd”. Frisbyn kisityksen mukaan
Simmelin sosiologisessa ajattelussa tapah-
tuu 1890-luvulla siirtymi estetiikkaan. Sim-
mel luopui tuolloin vield 1893 ilmestynyt-
ti Einleitung in die Moralwissenschaft -
teosta (1991) ainakin osin hallinneesta
nietzscheldisestd moraalin genealogian
ohjelmasta: moraalisten kategorioiden yh-
teiskunnallisen alkuperin osoittamisesta.

Kuten Murray Davis asian vuonna
1973 (s. 320) totesi: Simmel "kisittd4 so-
siologian yhteiskunnallistumisen muoto-
jen tutkimiseksi. Mutta kuka tahansa pu-
huu muodoista lijkkuu estetiikan alueel-
la. Yhteiskunta on viime kidessd taide-
teos.” Davis paikantaa Simmelin sosiolo-

SNINAYY NITOLONW NILSIIVVISOS G [ &

S6/¢ 131



SOSIAALISTEN MUOTOJEN KAUNEUS 220

T&E 3/95

giassa kolme esteettistd ulottuvuutta: 1)
taiteellisen modaliteetin, 2) taiteellisen
tuotteen ja 3) taiteellisen metodin. Ensim-
miinen liittyy sithen Simmelin toteamuk-
seen, ettd sosiologia muistuttaa geometri-
aa tutkiessaan puhtaita tai abstrakteja so-
siaalisia muotoja. Davisin mielestd timi
merkitsee sitd, ettd sen modaliteetti on til-
16in visuaalinen. Yhteiskunnalliset muo-
dot muistuttavat taas taiteellista tuotetta”
tai taidemuotoa siind, etti vaikka ne on-
kin synnyttinyt "itse elimi” ne voivat kas-
vaa siitd irti ja erkaantua siitd, vaikkakin
ne edelleen saavat sisdltonsd tistd elimis-
td. (Ks. Davis 1973, 342.) "Harmonisuus”
tai jdrjestys on se kriteeri, joka osoittaa
kuinka kauas seki esteettiset muodot ettid
sosiaaliset muodot ovat etiintyneet eld-
misti, joka sellaisenaan on epiorganisoi-
tunut, spontaani ja impulsiivinen. (Ks. mt. s.
345). Simmelin kisityksen mukaan esimer-
kiksi sosialismin viehitys sivistyneiston
keskuudessa piilee juuri sen harmonisuu-
dessa tai kauneudessa (ks. Simmel 1896).

Davisin kolmanneksi mainitsema ja
analysoima aspekti, esteettinen tai taiteel-
linen metodi tarkoittaa samaa kuin Fris-
byn sosiologinen impressionismi, koko-
naisuuden tunnistamista fragmentista ja py-
syvian merkityksen tulkintaa ohimenevis-
td hetkestd. T4mi puoli Simmelin sosiolo-
giaa, jota siis seki Frisby ettd Davis koros-
tavat on perdisin, kuten Benjamin on to-
dennut, paremminkin modernistisesta,
Baudelairen jilkeisestd aikalaisestetiikas-
ta, eikd Immanuel Kantin arvostelukyvyn
kritiikistd ja sen aikaisesta esteettisestd
keskustelusta, miki vuorostaan on anta-
nut ratkaisevia virikkeiti sosiologian ki-
sittimiseksi sosiaalisten puhtaiden tai
’peli”’muotojen tutkimiseksi.

Puhuessaan Simmelin sosiologian es-
teettisyydesti Frisby viittaa itse asiassa kah-
teen erilaiseen esteettisyyden ulottuvuu-
teen hinen sosiologiassaan. Toisaalta on
kyse sosiaalisen kanssakdymisen osallis-
tujille tuottamasta esteettisesti tai esteetti-
sen kaltaisesta mielihyvistd, joka perus-
tuu siihen, ettd reagoimme subjektiivisesti
esineiden muotoon, "fo the mere image of

things” tai "to their appearance and form’
sisdisesti harmonisella tunteella. Toisaalta
kyse on siitd ettd sosiaalisen kanssakiy-
misen havainnoijalla (so. sosiologilla) on
esteettinen suhde kohteeseensa. Tdssd
merkityksessd Frisby on antanut Simme-
lin sosiologialle osuvan nimen: sosiologi-
nen impressionismi, jonka yhteydessi
Frisby viittaa erityisesti hinelle tirkedin
Simmelin kirjoitukseen "Soziologische
Asthetik” vuodelta 1896. Tuossa kirjoituk-
sessa Simmel toteaa, miten “esteettisen
havainnoinnin ja tulkinnan merkitys on
siind tosiasiassa, ettd tyypillinen 10ytyy ai-
nutlaatuisesta, lainmukainen satunnaises-
ta, asioiden olemus ja merkitys pinnalli-
sesta ja ohimenevisti.” (Simmel 1896, 206)
Simmelin sosiologia on Frisbyn sanojen
mukaan ”“panteistista”: jokainen triviaali-
kin todellisuuden osa voi paljastaa koko-
naisuuden merkityksen, eikd mikidin to-
dellisuuden fragmentti ole vilttimittd
toista tarkedmpi (ks. Frisby 1985, 58)

Esteettisyys on siten sekid havainnoin-
nin ja tulkinnan tapa etti itse sosiaalisten
suhteiden ja niissd toimivien yksiloiden
tietoisuutta ja kokemusta luonnehtiva piir-
re. Frisbyn tulkinnoissa korostuu timi
edellinen tapa. Kuten Frisbykin toteaa ei
Simmelkdin vilttimittd aina tee tarkkaa
eroa ja pidd niitd kahta ulottuvuutta eril-
l44n toisistaan: "Yhteiskunta on esteetti-
nen nexus, jonka sekd keskenddn kanssa-
kdymisessd olevat yksilot kokevat ettd so-
siologi havaitsee ... ottamalla etdisyyttd
yhteiskuntaan kohteena. Ndiden kahden
"perspektiivin’ vilistd jannitettd Simmel ei
ratkaise kummankaan eduksi.” (Frisby
1992, 53).

Tallainen havainnoijan ja osallistujan
perspektiivin rinnakkaisuus tai suorastaan
yhteen lankeaminen on Simmelin suhteen
luonnollisesti perusteltu. Korostaessaan
luonnon ja yhteiskunnan, luonnon- ja yh-
teiskuntatieteen vilistd eroa Simmel tote-
aa miten yhteiskunnallinen kokonaisuus
tai yhteenkuuluvuus on olemassa toimi-
joidensa tietoisuudessa ja kokemuksissa
eiki se tarvitse toteutuakseen tai konstitu-
oituakseen mitddn ulkopuolista havain-



noitsijaa kuten luonnon suhteen on laita:
”sen omat elementit toteuttavat sen vilit-
tomisti, koska nimi elementit itse ovat
tietoisia ja syntetisoivia yksikkoja” (Frisby
1992, 49). Niin Simmel itsekin esitt44 asi-
an eksplisiittisesti Soziologie-teoksessaan
(ks. Simmel 1992, 47). Kiinnostavaa tdssi
yhteydessd on myo0s se, ettd korostaes-
saan, miten sosiaaliset toimijat tuovat mu-
kanaan tarvittavat sosiaaliset kategoriat,
Simmel samalla toteaa ettei kyse ole ta-
vanomaisesta kisitteellisestd tiedosta
(nicht Erkennen aber Wissen), minki voi
myds tulkita viittaavan timin "tiedon” es-
teettiseen luonteeseen:

Silla subjekti ei ole suhteessa objektiin,
Josta se pyrkisi muodostamaan vihitel-
len teoreettisen kuvan, vaan yhteiskun-
nallistumisen jokainen tietoisuus on vd-
littbmdsti sen kantaja ja sisdinen mer-
kitys. (Simmel 1992, 47)

SEURALLISUUDEN MUOTO JA
ESTEETTINEN MIELIHYVA

Simmelin sosiologian esteettisyyden ja
vieldpd sen yhteyden Kantin estetiikkaan
havaitseminen ei toki edellyti kovin tark-
kasilmiistd lukijaa. Onhan timi yhteys
siksi ilmiselvi ja Simmelin itsensikin mel-
ko eksplisiittisesti korostama. Kaikkein
selvimmin ja ohjelmallisimmin Simmel tu-
lee esittineeksi timin yhteyden ja sen,
mitd se sosiaalisten muotojen tutkimiselle
merkitsee ohjelmallisessa seurallisuutta
koskevassa kirjoituksessaan? Kuten Arto
Noro (1993, 39) on todennut: “timi tee-
ma oli Simmelille samalla paraatiesimerk-
ki ’puhtaasta’ sosiologiasta, joka tutkii yh-
teiskunnallistumisen muotoja (Formen der
Vergesellschaftung). Niinpi ’Geselligkeir
eli seuranpito kutsuilla oli juuri tillainen
muoto ja vieldpd muoto, jossa puhtaan
sosiologian kohde on esilld mitd selvim-
min, silld onhan kyse puhtaista interakti-
oista vapaiden yksiloiden vilill4.”
Simmelin sanoin “seurallisuuden im-
pulssi ikd4dn kuin tislaa yhteiskunnallisen
elimin realiteeteista ulos niiden puhtaan

olemuksen eli yhteiskunnallistumisen pro-
sessin arvona ja tyydytyksend sininsi.”
Kuten Noro puolileikkisisti my6s esittdi,
Simmelin oma, aikansa Berliinin kuului-
simpiin ja tavoitelluimpiin kuuluva kirjal-
linen salonki toimi Simmelille timin seu-
rallisuuden tutkimuksen kokeellisena la-
boratoriona useiden vuosien ajan.

"Seurallisuus”-esitelmissiin Simmel
esittdd varsin suoraan sen, miten hinen
sosiologiansa rinnastaa sosiaaliset muo-
dot taiteeseen ja miten tuo sosiologia si-
ten lihenee estetiikkaa: *Timin yhteis-
kunnaksi kutsutun konstellaation sis4llid
tai siitd kehittyy erityinen rakenne, joka
vastaa taidetta tai kisaa3” (Simmel 1949,
254). Tyypillistd Simmelin mielestd seki
taiteelle ettd pelille on se, ettd vaikka ne
saavatkin alkunsa todellisuudesta ne ir-
taantuvat siitd ja jittivit sen tavallaan taak-
seen. Sekd kisassa ettd puhtaassa sosiaali-
sessa kanssakiymisessi abstrahoidaan to-
dellisuus kaikesta sisdltdjen erilaisuudes-
ta ja kuitenkin jiljelle ja4 jokin yhteinen
elementti, “tyydytyksen residuaali, joka
johtuu vain siitd, ettd ne kaikki ovat tai-
teen tai kisan muotoja.”

Samalla tavoin on asianlaita sosiaali-
suuden kanssa: voidaan puhua myés puh-
taasta sosiaalisuuden impulssista. Vaikka
kaikella sosiaalisella kanssakdymiselld
onkin aina jokin tietty sisdlténsi, esimer-
kiksi tiettyjen tarpeiden tyydyttiminen tai
etujen toteuttaminen, niihin kaikkiin liit-
tyy erdinlainen itseisarvoinen tyytyviisyy-
den tunne, joka johtuu vain yhteenkuulu-
vuudesta — tai kanssakdymisesti. Juuri titid
Simmel kutsuu hieman mystisesti “seural-
lisuuden impulssiksi”. Juuri itseisarvoises-
sa seurallisuudessa, esim. kutsuilla seu-
rustelussa, toteutuu sosiaalisen kanssa-
kiaymisen puhdas, kaikesta sisillostd puh-
distettu muoto:

Seurallisuus on siten yhteiskunnallistu-
misen kisamuoto ja se suhtautuu yh-
teiskunnallistumisen sisillollisesti mdid-
rdytyvéidn konkretiaan kuten taide suh-
tautuu todellisuuteen (Simmel 19409,
255).

SNANNYY NITOLONW NILSITIVYISOS [ 2 C

§6/¢ 1%l



222

SOSIAALISTEN MUOTOJEN KAUNEUS

T&E 3/95

Taidettakin useammin ja painokkaammin
Simmel viittaa tissi esseessidin sithen, mi-
ten seurallisuus on yhteiskunnallisuuden
kisamuoto, josta pitdd paikkansa kaikki
se miki koskee peleji ja leikkejd yleensi-
kin:

Se johtaa eldmdin realiteeteista olennai-
set teemansa: takaa-ajon ja juonitte-
lun, fyysisten ja henkisten voimien
koettelun, sattuman ja sellaisten voimi-
en suosion haastamisen ja nithin luot-
tamisen, joihin ei voi itse vaikuttaa.
Sisdllostd vapautettuna, ... kisa saavut-
taa hilpeytensd, mutta myos sen symbo-
lisen tdrkeyden, joka erottaa sen puh-
taasta joutoajasta. Ja juuri tdmd osoit-
tautuu yhd enemmdn seurallisuuden
olemukseksi... (Simmel 1949, 255)*

Ollakseen taiteen tai pelin kaltainen, seu-
rallisuuden ja sosiaalisen kanssakdymisen
on taytettdva erditd ehtoja, jotka merkitse-
vit aina sitd, ettd "todellisesta” vuorovai-
kutuksesta on abstrahoitava pois jotakin.
Sithen osallistujien “kaikkein subjektiivi-
simmat ja kaikkein objektiivisimmat” piir-
teet, kuten sosiaalinen asema ja varalli-
suus toisaalta tai rakkaus ja viha toisaalta,
jadvit tai ne tulee jattdd sen ulkopuolelle.
Olennaista on sen lisidksi, ettd seurallisuu-
dessa on kyse aina jonkinlaisesta — aina-
kin pitemmilld tihtdimelld — tasapuolises-
ta vaihdosta, jossa kukin vuorotellen an-
taa oman panoksensa ja saa vuorostaan
muilta. Kaikissa ndissa “abstraktio”-ehdois-
sa tai -ohjeissa (kysehin on kaiken aikaa
puolileikkisistd salonginpito-ohjeista) on
kyse aina siit4, ettd sosiaalisen kanssakiy-
misen tulee olla pyyteetonti ja tasapuolis-
ta tai -arvoista. Sit4 hallitsee ” fair play’. Se
joka voittaa voimalla ja viiryydelld pilaa
sekid muiden ettd itsensi ilon. Kanssakiy-
misen ja yhdessiolon ei tule palvella mi-
tadn ulkoista tarkoitusperii eivitkid “vie-
raat” tai “asiattomat” elementit, kuten vaik-
kapa persoonalliset tunteet tai "kisan” ul-
kopuolelta miiriytyvi sosiaalisen aseman
suoma vaikutusvalta saa sekaantua siihen.
Kuten oikea taide, niin seurallisuuskin
siis stilisoi ja samalla kuitenkin paljastaa

syvimmain todellisuuden. Seurallisuus on
tdssd mielessd "vain eldmin symboli sel-
laisena kuin se esiintyy kevyesti huvitta-
van leikin tai pelin virrassa, mutta til-
laisenakin se on kuitenkin juuri elimin
symboli.” (Simmel 1949, 261) Kuten on jo
todettu, sen, ettd kyse on tilloin nimen-
omaan taiteesta ”protokantilaisessa” mie-
lessid, osoittavat etenkin kaksi Simmelin
sosiologian ohjelmallista tunnusmerkkii ja
sosiaaliselle toiminnalle asetettua ehtoa:
sosiaalisen kanssakidymisen pyyteettdmyys
ja yhteiskunnallistumisen kisittimisen
muodoksi.

Simmelille tyypillisen ajattelutavan
mukaan seurallisuus, samoin kuin poyti-
etikettikin, voi muuttua puhtaaksi ulko-
kuoreksi tai tyhjiksi skeemaksi, silloin kun
se kokonaan menettii kosketuksensa pe-
rustaansa, “elidviidn todellisuuteen”, joka
sen on kuitenkin synnyttinyt ja josta se
on kasvanut. Timi on kuitenkin ilmeisen
eri asia kuin sisillostddn tyhjennetty pub-
das sosiaalinen muoto, jollainen seuralli-
suus on. Taide, peli ja leikki, samoin kuin
Simmelin tarkastelema seurallisuuskin on
kylla itsetarkoituksellista toimintaa ja yh-
dessdoloa, mutta ei silti tyhjad. Tyhjaksi
se muuttuu jahmettyessdin tai Kivettyes-
sddn, kun pelin sdidntéjen noudattamises-
ta tulee sosiaalinen pakko tai vain tyhji
konventio, kuten Simmelin esittimi va-
roittava esimerkki hovin etiketistd antaa
ymméartaa:

Hovin etiketistdi tuli itsetarkoitus, se el
endd “etiketoinut” mitddn sisdltod vaan
oli kehittdnyt immanentteja lakeja, joi-
ta voi verrata taiteen lakethin, joilla on
kaypyys vain taiteen nékokulmasta eikd
niilld ole endd lainkaan tarkoitusta
matkia uskollisesti mallin todellisuutta
eli esineitd taiteen ulkopuolella. Tamdin
ilmion mydtd seurallisuus saavuttaa it-
sevaltaisimman ilmauksensa mutia sa-
malla lihenee karikatyyrid. (Simmel
1949, 260)

Talloin leikki on vaarassa muuttua ”tyh-
jaksi farssiksi, elottomaksi skeemaksi,
joka on ylped omasta puumaisuudestaan



tai kivettyneisyydestdian” (mts.).

Muodon kaavoittumisessa tai kivetty-
misessi voi ndihdi hyvin kannanoton tai
yhtymikohdan Kantin klassisismin kritiik-
kiin: arvostelukyky joka nojautuisi univer-
saaleihin kauneuden kriteereihin tai stan-
dardeihin irtaantuisi kokonaan taiteen
tuottamasta subjektiivisesta mielihyvisti.
Samalla tavoin kanssakiyminen, joka
noudattaa vain siidnt6jd, muodostuu hel-
posti ulkoiseksi pakoksi, joka ei endd tuo-
ta esteettistd mielihyvii eiki siihen enii
osallistuta vapaasti tuon mielihyvin takia
vaan velvollisuudesta. Etiketti on siten
seuraelimille sama kuin ikuiset kauneu-
den siidnnot, kuten harmonia, taiteelle:
ne muuttuvat lopulta pakkopaidaksi.

PELI, TAIDE JA SOSIAALISET MUODOT

Simmelin oman tulkinnan mukaan Kant
esitti, ettd ”se mitd kutsumme kauniiksi,
on sellaista, joka herittid meissi tarkoi-
tuksenmukaisuuden subjektiivisen reflek-
sin, voimatta kuitenkaan sanoa keti ja miti
se palvelee. Se takaa meissi tyypillisen
inhimillisen olemassaolon tyydytyksen
kaikessa puhtaudessaan ja irrallisuudes-
saan.” (Simmel 1905, 163). Simmelin Kant-
luennoissa esittimissi tulkinnassa Kantin
esteettisistd kirjoituksista korostuvat siten
ne samat piirteet, jotka esiintyvit hinen
sosiologiassaankin ja joiden perusteella siti
voidaan juuri kutsua esteettiseksi. Tai-
teessa samoin kuin sosiaalisessa kanssa-
kidymisessikin on kyse puhtaasta tarkoi-
tuksenmukaisuuden muodosta, joka ei pal-
vele mitddn tarkoitusperii, ja jonka koke-
minen tuottaa esteettistid mielihyvii. Kan-
tin kuuluisan méiritelmidn mukaanhan
(1966, §17) kauneus on esineen tarkoi-
tuksenmukaisuuden muoto, sikili kuin se
havaitaan esineessi ilman padmaiirin ku-
vittelua (ohne Vorstellung eines Zweckes).
Juuri tihin viittaavat Simmelin useimmat
luonnehdinnat taiteesta ja peleistd tai seu-
rallisuuden kaltaisesta sosiaalisesta kans-
sakdymisesti: se on itsetarkoituksellista
(syomisen etiketti ei palvele mitenkidin
nilin tyydyttimistd) ja pyyteetonti (se ei
palvele kenenkiin etua tai paimiirid),

mutta kuitenkin jirjestynyttd. Aterian so-
siaalinen kanssakidyminen tuottaa mieli-
hyvii nimenomaan silloin, kun tietyt eh-
dot ovat tiytetty ja tietyt seikat on abstra-
hoitu pois. Syojd ei saa olla liian nilkii-
nen tai kylldinenk4in.

Itse asiassa juuri rinnastus peliin, leik-
kiin tai kisailuun esiintyy Simmelin asi-
aa koskevissa kirjoituksissa taidettakin
useammin. Simmel ei nidytid ainakaan so-
siologiansa periaatteita selvittiessiin te-
kevin eroa nididen vililld ja niinpd hin
rinnastaakin ne kummatkin samalla tavoin
itsetarkoitukselliseen sosiaaliseen toimin-
taan: Kant-luennoissaan Simmel Kkirjoitti
esimerkiksi seuraavasti:

Sillé leikkiminen tai pelaaminen tar-
koittaa juuri sitd, ettd ne funktiot, jotka
muutoin kannattavat eldmdén todelli-
Suussisdltod ja ovat muodostuneet sen
yhteydessd, toteutuvat ilman téitd téy-
tettdi, taysin muodollisesti (...) Vain pe-
lissd eli vain silloin kun toimintamme
on keskittynyt vain oman itsensd ym-
pdrille, saa tyydytyksensdi vain omasia
itsestéidn, olemme absoluuttisesti omia
itsejimme, olemme tdysidi “ihmisidi” toi-
sin sanoen suoritamme sielullista funk-
tiota, joka ei vain alista valtaansa jos-
sakin mielessd konkreettia sisciltdci. Sil-
ld kauneus ei ole jotakin joka asuisi
esineiden objektiivisessa olemisessa,
vaan se on subjektiivinen reflektio, joka
synnyttdd meissd tdllaisen... (Simmel
1905, 163-164)

KAUNOTAITEET JA "VAIN”
MIELLYTTAVAT TAITEET:
KANTIN VIIHTEEN ESTETIIKKA

Kisa tai leikki toimii Simmelilli suoras-
taan kauneuden kokemisen esikuvana —
eikd painvastoin, kuten Kantilla. T4dssd suh-
teessa Simmelin l4hin esikuva on Schille-
rin kuulu teos Uber die dsthetische Er-
ziehung des Menschen. Juuri Schillerilti
(1991, 63) on periisin tunnus, jonka mu-
kaan vain leikkiv4 ihminen on ihminen:

Ihminen leikkii vain silloin, kun hdn
on sanan tdydessd merkityksessd ihmi-

SNANNYY NITOLONW NILSITIVVISOS S22

S6/¢ 131



224

SOSIAALISTEN MUOTOJEN KAUNEUS

T&E 3/95

nen, ja hdn on tdysi ihminen vain sil-
loin, kun hdn leikkii. (Der mensch Spielt
nur wo er in voller Bedeutung des Wor-
tes Mensch ist, und er ist nur da ganz
Mensch, wo er spieit)

My6s Kant tosin rinnasti useassa kohdin
taiteen ja kisan tuoman, samalla tavoin
pyyteettdmain ja itsetarkoituksellisen mie-
lihyvin toisiinsa ja erotti ne kummatkin
esimerkiksi pelkisti aistinautinnosta. Mut-
ta Kant ei kuitenkaan suorastaan samaista
niitd kuten Simmel nidyttdd tekevdn. Ar-
vostelukyvyn kritiikissddn Kant pohti var-
sin pitkiin ja seikkaperidisesti ndiden yh-
taldisyyksid ja eroja. Monet Simmelin huo-
miot voisivat olla jilleen lihes suoraan
Kantilta periisin.

Kantin mukaan kaikki “sellaisten ha-
vaintojen vaihtuva ja vapaa leikki, jolla ei
ole mitddn tarkoitusta, miellyttid; koska
se edistdd terveyden tunnetta: jirfjen ar-
vostelmien mukaisesti meitd joko voivat
tai sitten eivit miellytd sen kohteet tai itse
tdmid mielihyvid; ja timd mielihyvid voi
nousta aina tunteeksi asti (bis zum Af-
fekD, vaikkei meilld olekaan mitid4n int-
ressid, ei ainakaan sellaista joka olisi mis-
sddn suhteessa tihin tunteeseen, tihin
kohteeseen.” (Kant 1966, §54)

Kantin mukaan tillaisia esteettisen mie-
lihyvin kaltaista nautintoa tuottavia pele-
ja tai leikkejd on kolmenlaisia: onnen pe-
lit, ajatuspelit tai -leikit ja sdvelpelit. On-
nenpelit — kuten ruletti tai kortinpeluu —
ja niihin liittyvd mielihyvi lienevit kaikil-
le tuttuja ja ymmirrettivid. Kuten Kant to-
teaa, vaikka ne eivit olekaan koskaan tdy-
sin pyyteettomid, vaan nijhin liittyy aina
my0s voiton tavoittelua, timi ei kuiten-
kaan vastaa tai selitd sitd suurta kiinnos-
tusta, joka niihin kohdistuu, miti osoittaa
sekin, ettei yksikddn illanistujainen suju
ilman niiden suomaa viihdykettd. Pelien
tuottama nautinto perustuu havaintojen
nopeaan vaihtumiseen, yllityksellisyyteen
ja eloisuuteen, joka on tdysin riippuma-
ton itse pelin lopputuloksesta, voitosta tai
haviosti.

Koska onnenpelit eivit ole "kauniita

pelejda”, Kant ei katso aiheelliseksi pohtia
niitid sen tarkemmin tdssi yhteydessi. Jos
urheilu olisi tuolloin jo keksitty, hin olisi
toki voinut Simmelin tavoin ottaa sen
“kauniimmaksi” esimerkikseen: perustui-
han urheilun viehitys Simmelinkin kisi-
tyksen mukaan sen omaan dynamiikkaan
ja timi ”sosiologisestikin merkittdvin toi-
mintatavan” omiin mahdollisuuksiin, eikd
siitd saatavaan voittoon tai hyotyyn (ks.
Simmel 1949, 258).

Valitettavasti Kant on — jos mahdollista
— vield vihisanaisempi luonnehtiessaan
mainitsemaansa kahta muuta kisan muo-
toa, ajatus- ja sdvelpeleji tai -leikkeji. Aja-
tuspeleissi tai -leikeissd lienee kyse ar-
voituksista ja kommista sekd muista vas-
taavista seuraleikeisti, jotka edellyttivit
nokkeluutta ja kekselidisyyttd, ja joissa ar-
voituksen ratkaisu tai kertomuksen pdi-
tos on yllatyksellinen ja tuottaa suoras-
taan ruumiillista mielihyvii, kuten nauru,
ja edistdd terveyttd. Ongelmallisempaa on
sen sijaan se, mitd Kant tarkoitti sivelpe-
leilld tai -leikeilld (Tonspiel). Kantin aikai-
sen Grimmin sanakirjan mukaan ”7Tons-
piel’ tarkoittaa yksinkertaisesti musiikkia.
Kantin kohdalla kyse ei kuitenkaan ole
musiikista, jota hin tarkastelee toki maa-
laustaiteen rinnalla tirkeimpini taide-
muotona, jonka tuottama mielihyvi on it-
sestddn selvidsti aidosti esteettistd. TAmin
kaunotaiteen tuottama mielihyvd perus-
tuu eri seikkoihin kuin sidvelpelien, joissa
kyse Kantin sanoin on sivelten vaihtelun
yllityksellisyydesti ja eloisuudesta. Tami
syntyy vain "mielteiden vaihtelusta arvos-
telukyvyssd, jolla ei tuoteta tosin mitiin
sellaista ajatusta, johon liittyisi minkdin-
laista intressid, mutta mieli kuitenkin eld-
voityy.” (Kant 1966, §57). Tillainen ha-
vaintojen tai vaikutelmien vaihtelu herit-
tid tuntemuksia, jotka “muistuttavat es-
teettisid ideoita”.

Musiikin tuottama mielihyvi sen sijaan
pohjautuu enemminkin tietyn, esim. har-
monisen muodon tunnistamiseen eiki yl-
latyksellisyyteen; musiikissa mielihyvi pe-
rustuu sivelmiin, kuten maalaustaiteessa
piirrokseen. Onko Kant pelin estetiikas-



saan tullut siten muotoilleeksi kevyen mu-
siikin tai viihteen estetiikan? Vai olisiko
kyse sittenkin mekaanisesti toistettavasta
musiikista sen aikaisten suosittujen soitto-
rasioiden muodossa vaiko kenties josta-
kin ”“sosieteetin” suosimasta meille tunte-
mattomasta seuraleikistd? Tahidn on vali-
tettavasti mahdotonta lopullisesti vastata
Kantin niukkasanaisen luonnehdinnan
perusteella, vaikkakin ensimmaiinen vaih-
toehto vaikuttaa todennikoisimmalti.
Joka tapauksessa on selvii, ettd musiikki-
peleissi tai -leikeissi on Kkyse eri asiasta
kuin varsinaisessa musiikissa. Sen tuotta-
ma mielihyvi tai nautinto kylld muistuttaa
jalkimmaistd, mutta eroaa siiti myds mer-
kittavilla tavalla.

Juuri ennen “peliteoriansa” esittelyi
Arvostelukyvyn kritiikissddn Kant on ja-
kanut taiteet kahteen lajiin: varsinaisiin
kaunotaiteisiin (schéne Kiinste) ja "pel-
kistadn” miellyttdviin taiteisiin (angeneh-
me Kiinste). Jilkimmiisiin kuuluvat esi-
merkiksi piivallispoydin ilot, ”poytimu-
siikki” (Tafelmusik) ja seuranpito:

Miellyttdvid taiteita ovat ne, joiden tar-
koitus on vain nautinnon synnyttdmi-
nen. Tallaisia ovat kaikki ne drsykkeet,
Jjotka saattavat miellytidid poytdseuruetta
kuten viihdyttdvdt kertomukset, seuru-
een johdattaminen vapaamieliseen ja
eloisaan keskusteluun, leikinlaskun ja
naurun avulla tapahtuva seurueen vi-
rittdminen iloiseen tunnelmaan, sellai-
nen puhe, josta ketddn ei voida panna
vastuuseen siitd mitd sanotaan silld
kaiken tarkoitus on ainoastaan hetkel-
linen huvitus, joka ei tarjoa ainesta
sitaatteihin tai jatkuvaan pohdintaan.
(Tdmd taito sisdltdd myds pdyddn kat-
tamisen niin, ettd ihmiset viihtyuvdt poy-
ddssd ja se sisdltdnee suurissa tilai-
suuksissa myos poytamusiikin, tuon ih-
meellisen asian, jonka tehtdvind on
miellyttdvind hdlynd kohottaa mie-
lialaa ja jonka sdveleen kukaan ei kiin-
nitd lainkaan huomiota ja joka suosii
vapaata seurustelua poytdnaapurin
kanssa.)

Kant péittid ndiden "miellyttivien taitei-
den” tarkastelun toteamalla, etti niihin
kuuluvat my0s kaikki sellaiset pelit, joilla
ei ole muuta tarkoitusta kuin ajan kulu.
Kaikki kisat ovat siis "miellyttdvid” taitei-
ta, ja tilloin esimerkiksi ” Tafelmusik” olisi
tyypillinen ” Tonspiel’. Tami Kantin poy-
tamusiikkia koskeva huomautus antaisi-
kin aiheen viittdd, ettd kyse on todellakin
erddnlaisesta kevyen musiikin estetiikas-
ta. Poytimusiikkihan pitd4d Kantin mukaan
vain ylld iloista tunnelmaa kenenkiin
kiinnjttdimittd sen sivelmidin tai esityk-
seen mitdédn erityistd huomiota.

Se ratkaiseva ero, joka niyttii erotta-
van kaunotaiteet "vain miellyttdvistd” tai-
teista on niiden tuottaman mielihyvin
jaettavuus (Mittelbarkei?) tai apriorinen
yleinen kidypyys. Kuten Kant painokkaas-
ti totesi makuarvostelmamme edellyttdd
ja vaatii muiden hyviksyntii, siti ettd se
on yleisesti kdypa samalla kun se perus-
tuu vain subjektiiviseen mielihyvin tun-
teeseen. Tdssd on kysymys eri asiasta kuin
Kantin niin ikd4n havaitsemasta yhteydesti
“perinjuurin empiirisen intressin kau-
neuteen” ja sosiaalisen kanssakiymisen
vililld. Robinson Crusoe ei ilmeisesti Kan-
tin mukaan olisi lainkaan kiinnostunut sii-
td, miltd hin itse tai hinen asumuksensa
néyttdd. Vasta yhteiskunnassa elidvi ihmi-
nen haluaa olla "hieno” ja hienona pide-
tddn ihmistd, joka on halukas ja valmis
jakamaan mielihyvinsid muiden kanssa ja
jota ei lainkaan tyydyti sellainen objekti,
josta saamaansa mielihyvid hin ei voi ja-
kaa muiden kanssa. T4llainen henkil6 voi
oikeutetusti odottaa myds muiden halu-
avan jakaa mielihyvinsi kanssaan, ikdin
kuin vallitsisi jonkinlainen esteettistd mie-
lihyvda koskeva “contrat social”. Kantin
makuarvostelman yleisessi ja apriorisessa
jaettavuudessa on kuitenkin kyse muusta
kuin tistd yhteisollisyyden ja kauneuden
vilisestd empiirisestd yhteydestd. Kantin
mukaan "maun voi suorastaan médaritelld
arvostelukykyni, joka tekee tiettyyn mie-
likuvaan liittyvin tunteen yhteisesti jaet-
tavissa olevaksi, ... ilman kisitteen apua”
(Kant 1967, §40). Kaunis on Kantin mu-

scc

SNINANYVY NITOLONW NILSITVVISOS

$6/¢ 1381



226

SOSIAALISTEN MUOTOJEN KAUNEUS

T&E 3/95

kaan se, joka voidaan ”ilman kisitteitd”
kuvitella yleisen mielihyvin kohteeksi.
Kyse on siten tuosta merkillisesti, ei kisit-
teellisesti ilmaistavan subjektiivisen tun-
teen yleistettivyyden vaatimuksesta.

VAIN SOSIAALISET MUODOT OVAT
KAUNIITA

Kuten olemme jo aiemmin huomanneet
Simmel ei sen enempii Kantin Kritik der
Urteilskraftia koskevissa suorissa kom-
menteissaan kuin Kantin ajatusten sosio-
logisissa "sovellutuksissakaan” (kuten oh-
jelmallisessa ”"Seurallisuus”-esseessikd4in)
lainkaan tarkastele tdtd Kantin makuar-
vostelmien yleistettivyyden a priorista vaa-
timusta, vaan keskittyy lihinni pyyteetto-
myysehtoon ja muotoa koskevaan vaati-
mukseen. Tistd johtunee myOs se, ettd
Simmel ei nie tirkedksi tehdd eroa var-
sinaisten kaunotaiteiden ja "miellyttidvien
taiteiden”, kuten kisan, vililld. Onhan juuri
timd vilttimiton yleistettivyys se tekijd,
joka Kantin analyysissa erottaa ne toisis-
taan: pelien tai poytdseurustelun tuotta-
maan mielihyviin kun eij tillaista apriorista
ehtoa liity.

On kuitenkin mahdollista esittdd tul-
kinta, jonka mukaan Simmel ei korosta
titd tunteen jaettavuutta tai makuarvostel-
man yleistd kidypyyttd, koska hinen so-
siologisessa estetiikassaan — tai pelin ja
leikin ideaalisessa maailmassa — tuo jaet-
tavuuden ehto on aina jo vilttimitti to-
teutunut tai tdytetty. Niin seurallisuuteen
kuin peliinkin kun on itse asiassa raken-
nettu sisddn vastavuoroisuuden periaate:
minun iloni tai mielihyvini on riippuvai-
nen kaikkien muiden leikin tai pelin
osanottajien ilosta. Yksikin ilonpilaaja riit-
tid pilaamaan kaikkien ilon. Pilaamalla
muiden ilon turmelen myds omani. Mieli-
hyvin subjektiivinen ja tdysin yksityinen
tunne ei vain voi olla yhteisesti jaettu ja
kaikille kdypi, vaan itse tuon mielihyvin
tunteen ehtona, eiki vain empiiriseni eh-
tona, on se, ettd muutkin jakavat sen. TAm3i
ei toki ole sama asia kuin Kantin edellyt-
timi makuarvostelman yleinen kiypyys,
mutta kyse ei liioin ole vain sosiaalisen

kanssakdymisen ja kauneuden viljelyn
vilisesti empiirisestd yhteydesti tai siiti
Kantin empiirisestd oletuksesta, ettid kau-
neuden kokemus halutaan usein jakaa
muiden kanssa. Kyse on jostakin kolman-
nesta, jota Kant ei lainkaan ole kisitellyt,
vaan jonka Simmel — sosiologisoimalla
Kantin kysymyksenasettelun — on keksi-
nyt. Seurallisuuden maailmassa tuo yksi-
tyisen subjektiivisen tunteen jaettavuuden
ja yleisen kidypyyden ongelma — ja samal-
la maun antinomia — tavallaan katoaa. Eh-
kipa tihdn liittyy my6s Simmelin ilmei-
sesti puolittain leikkisisti esittimi seural-
lisuudessa vallitseva — kategorista impera-
tilvia vastaava — imperatiivi, jonka mu-
kaan kunkin tulee saada siitd niin paljon
mielihyvdid kuin on sopusoinnussa kaik-
kien muiden seurallisuuden impulssin
tyydytyksen kanssa:

Jokaisen tulisi taata muille seurallisuu-

den arvojen (ilon, helpotuksen, eloisuu-
den) maksimaalinen toteutuminen,
mikd on sopusoinnussa hdnen omien
arvojensa maksimoinnin kanssa (Sim-
mel 1949, 256).

Seurallisuuden ja siihen rinnastuvien tai-
teen ja pelin tai kisan maailmat ovat ide-
aalisia ja siind mielessid “keinotekoisia”.
Niissd timi seurallisuuden maksiimi — jo-
kaisen nautinto tai mielihyvd on muiden
mielihyvin ehto — toteutuu automaattises-
ti ja moraalinen imperatiivi korvautuu niis-
si esteettiselld. Kaikissa muissa ”sosiaali-
sissa maailmoissa” vastavuoroisuus sen
sijaan edellyttid moraalisia periaatteita ja
maksiimeita. Varsinkin kun timi puhdas
sosiaalinen kanssakdyminen on mahdol-
lista vain tietyin ehdoin, tasa-arvoisten
yksiloiden kesken, ehto jonka Simmel ei
varmasti normaalissa sosiaalisessa kans-
sakdymisessd useinkaan usko vallitsevan.
Mutta oikeastaan Simmel kylld viittdi
enemmin. Koska puhdas sosiaalinen
kanssakdyminen tai seurallisuus on aina
vastavuoroista, ja oikeastaan sen ja vain
sen voi varauksettomasti sanoa olevan
kaunista. Mutta my6s kaikkeen muuhun-
kin — ei-puhtaaseenkin — sosiaaliseen



kanssakdymiseen, liittyy aina esteettinen
elementti, kauneuden kokemisen moment-
ti tai mahdollisuus, olkoonkin ettd se
useimmiten on alistettu muille tarkoitus-
perille ja on siksi hividvin pieni.

T4td Simmelin kantaa on mielenkiin-
toista verrata Hans-Georg Gadamerin teok-
sessaan Wahrheit und Methode (1976)
esittimain esteettiseen teoriaan. Se muis-
tuttaa Simmelin kisityksid monessa suh-
teessa. Myos Gadamerille pelit ja leikit ovat
ensiarvoisen tirkeitd esteettisen kokemuk-
sen ymmirtimiseksi. Gadamerin kisityk-
sen mukaan subjektiivinen kokemus ei so-
vellu estetiikan ldhtokohdaksi. Se johtaa
hankalaan relativismiin, jonka Gadamer
haluaa nimenomaan vilttdd. *Teesini on-
kin, ettei taiteen olemista (Sein der Kunst)
voida madrittdd esteettisen tietoisuuden
kohteena, koska piinvastoin esteettinen
toiminta on enemmin kuin mitd se itse
tietdd. Se on osa esitidmisen merkitysta-
pahtumaa ja kuuluu oleellisesti peliin pe-
lind.” (Gadamer 1976, 111). Gadamer esit-
tagkin, ettd taiteen kokemisen ”subjekti”
ei ole tavanomaisessa mielessi sitd ha-
vainnoiva ja kokeva subjekti vaan itse tai-
deteos. Juuri tdssd suhteessa pelit ja leikit
ovat tirkeitd taiteen ja esteettisen koke-
muksen kannalta, silli niilli on — aivan
kuten taideteoksellakin — "oma olemuk-
sensa, joka on riippumaton niiden tietoi-
suudesta, jotka pelaavat” (mt. s. 98). Pe-
laajat esittavit tai tuovat esille pelin eivit-
ki varsinaisesti luo tai synnyti sit4.

Kantin tavoin Gadamer korostaa siti,
miten itse peli kiehtoo pelaajia enemmin
kuin sen lopputulos tai esimerkiksi voitto.
Toiminnan padamairit ikdin kuin kaianty-
vit ylosalaisin tai vaihtavat paikkaa: pelin
oma logiikka, pelin liikkkeiden jirjestys ja
muotoutuminen on pelaajien — usein tie-
dotonkin — tehtivi (mt. s. 103).

Simmelistd Gadamerin erottaa se, ettid
kun Gadamer pyrkii pelastamaan taiteelli-
sen kokemuksen objektiivisuuden rinnas-
tamalla pelin tai leikin sosiaalisen muo-
dostuman taideteokseen, Simmel pyrkii
paikantamaan paremminkin peliin ja leik-
kiin—ja niiden avulla yleisemminkin sosi-

aalisiin muodostumiin — sisiltyvin esteet-
tisen ulottuvuuden. Salongin seurustelua
ja seurallisuuden leikkii ei esitetd kenel-
lek4in, vaikka siihen aina itsensiesittimi-
sen mahdollisuus liittyykin. Sitd ei myds-
kéian kukaan — normaalitapauksessa — kat-
so tai havainnoi eivitkd muut kuin itse
sen osanottajat koe siitd esteettistd mieli-
hyvii — ellei sitten sitd havainnoiva sosio-
logi.

SIMMELIN ARJEN ESTETIIKKA ELI
FRIEDRICH SCHILLERIN ESTEETTISEN
SOSIALISAATIO-OHJELMAN
TARPEETTOMUUS

Kuten jo aiemmin huomautettiin, Simme-
lin korostama seurallisuuden ja pelien maa-
ilma — vaikka sille 16ytyykin suora esikuva
Immanuel Kantinkin kirjoituksista — muis-
tuttaa monessa suhteessa ehki sittenkin
enemmin Schillerin kuulussa ja vaikutus-
valtaisessa kirjoituksessaan, pian Kantin
Kritik der Urteilskraftin jilkeen ilmesty-
neessi Uber die disthetische Erziehung des
Menschen (1991 (1795)) esittimad. Schil-
lerille nimitt4din juuri leikin tai pelin kaltai-
nen esteettinen maailma on keskeinen seki
ihmisyksilon sosiaalistumisprosessissa ettid
ihmiskunnan kehittymisessi eldimesti ih-
miseksi. Se muodostaa vilttimittdmin
vaiheen luonnon ja siveellisen, moraalisia
lakeja noudattavan yhteison vililld. Se so-
vittaa tai ehkd paremminkin kultivoi it-
sekkdin eldimen tavoin omia viettejiin
tyydyttimiin pyrkivin ihmisyksilén. Juu-
ri esteettisen "pelivietin” tehtivini on so-
siaalistaa ja kesyttd4 tai ehkd paremmin-
kin muotoilla ja stilisoida ihmisen halut
tekemitti niille vikivaltaa, ilman pakkoa.

Schillerin mukaan jokaisessa ihmises-
sd, ilmeisesti itse ihmisen kisitteeseen kuu-
luen, on kaksi viettii: ensimméinen vietti
on aistimellinen ja se liittyy tarpeiden ja
halujen toteuttamiseen. Toinen vietti on
muotovietti, voisi ehki sanoa jirjestysvietti,
ja se on luonteeltaan ilyllinen. Ensimmii-
nen kuuluu tarpeiden sfidriin, toinen jir-
jen ja siveellisyyden. Nima kumpikin vietti
ovat yhtd voimakkaita ja vastakkaisia, eikd
ole mitid4n keinoa toteuttaa niitd yhti ai-

Lcc

SNINNYY NITOLONW NILSITVYVISOS

§6/¢ 3131



228

SOSIAALISTEN MUOTOJEN KAUNEUS

w
o~
~
™
™
o3
—_

Edessi: Maija Lavonen, Polku (1983), villa ja kivet. Takana vasemalla: Markus Konttinen,
Kevdt (1987) 6ljy kankaalle 100 x 208. Takana oikealla: Pasi Tammi, Black Wings (1994)

0ljy kankaalle 180 x 180.

kaa tai sulauttaa niitd yhteen. Kompro-
missin mahdollisuutta niiden kesken ei ole.

Schillerin ongelmana on se, ettd jir-
kemme edellyttimien yleisesti kdypien ja
kaikkia koskevien normien tai lakien
noudattaminen rajoittaa valttimattd yksi-
16n halujen ja tarpeiden toteutumista. ”"So-
vinto” on mahdollinen vain sellaisen kol-
mannen vietin avulla, jonka Schiller ristii
"pelivietiksi” (Spieltrieb). Tami pelivietti,
tai esteettinen vietti, muistuttaa muoto-
viettid sikili, ettd sithenkin sisiltyy pyrki-

mys muotoon, jirjestykseen tai yhdenmu-
kaisuuteen. Se eroaa siitd kuitenkin siind
tirkeidssi suhteessa, ettd se ei tee vikival-
taa yhti lailla ihmiseen kuuluville *villeil-
le” aistimellisille vieteille. Ts. sen tehtivi-
ni on luoda jirjestystd sosiaaliseen kans-
sakdymiseen tai paremminkin muotoilla
sitd tukahduttamatta yksilollisid aistimelli-
sia viettejimme ja vaistojamme.>

Kuten Schiller toteaa, vaikka jo tarve-
kin ajaa ihmisen yhteiskuntaan ja jirki is-
tuttaa hineen sosiaalisen kanssakidymisen




peruslakeja, voi vain kauneus suoda hi-
nelle seurallisen tai sosiaalisen luonteen
(geselligen Charakter, ks. Schiller 1991,
126). Vain kauneutta koskeva tiedonanto
voi yhdistid4 yhteiskunnan, koska juuri se
viittaa kaikkia yhdistdvain tekijadn. "Ais-
ti-iloista nautimme vain yksil6ind ilman,
etti meissd asuva laji osallistuisi niihin;
emme voi siis laajentaa aisti-ilojamme
yleisiksi, koska emme voi tehdd yksilo-
imme yleiseksi. Tiedon iloista nautimme
vain lajina ja siten, ettd poistamme jokai-
sen yksilollisyytemme jdljen arvostelus-
tamme; jirjen iloja emme voi liloin tehdd
yleisiksi, koska emme voi samalla tavoin
poistaa yksilollisyyden jilkid muiden ar-
vosteluista kuin omistamme. Yksinomaan
kauniista nautimme seki yksiléini etti la-
jina yhti aikaa, toisin sanoen lajin edusta-
jina.” (Schiller 1991, 126-127)

Téssd valossa ei ole kovinkaan vaikea
osoittaa Simmelin sosiaalisia muotoja ana-
lysoivan sosiologian ja Schillerin ihmis-
kunnan esteettisen kasvatuksen ohjelman
yhtildisyyksid. Todetessaan, etti meidin
tulisi analysoida sosiaalisen kanssakdymi-
sen puhtaita muotoja, kuten seurallisuutta
yhteiskunnallistumisen pelimuotoina, Sim-
mel kddntdd Schillerin esteettisen ohjel-
man sosiologiseksi ja samalla tavallaan
osoittaa Schillerin tarkoittaman esteettisen
"kasvatuksen” tarpeettomaksi. Yksildiden
toimintahan saa muotonsa, ja kultivoituu,
kaiken aikaa sosiaalisessa kanssakiymi-
sessd ilman pakkoa, ilman moraalisia im-
peratiiveja tai jarjenkidyttoon perustuvia
siveellisyyslakejakin mitd moninaisimpina
sosiaalisina muotoina. Eivdtkd nimi
muodot vilttimittd suinkaan repressoi
yksilollisyyttd. Itse sosiaalinen kanssa-
kdyminen tuottaa lisiksi vastavuoroista
esteettistd mielihyvii ja on siis kaunista.

Kantin Kritik der Urteilskraftin sano-
man merKkitystd tulkitessaan Simmel totesi:

Se on joka tapauksessa erds kaikkein
ensimmdisistd ja syvdallisimmistd yrityk-
sistd sovittaa yhteen esteettisessd sfdd-
rissd modernin ihmisen korvaamaton
yksilollinen subjektiivisuus ja yhtd vilt-

tamdton yliyksilollinen yhteiséllisyys.
(Simmel 1905, 168-169)

On ikd4dn kuin Simmel sosiologisissa kir-
joituksissaan haluaisi osoittaa ja huomaut-
taa seki Kantille ettd Schillerille, ettid timi
”sovitus” ei ole mahdollinen vain “rajatus-
sa esteettisessd sfadrissd” tai vain pelin ja
leikin "keinotekoisessa” maailmassa, vaan
tuo sovitus toteutuu modernissa yhteis-
kunnassa kaiken aikaa — vaikkakaan ei
koskaan lopullisesti. Modernin yksilén on
toisin sanoen mahdollista sdilyttdd yksi-
l6llisyytensi yliyksilollisten sosiaalisten ins-
tituutioiden keskelldkin. Schillerille hin
sen ohella ndyttd4 huomauttavan, etti timi
ei merkitse vain valmentautumista ja
opettelua "korkeampaa” moraalisten laki-
en sddtelemid siveellisyytti varten, vaan
juuri tistd yhteiskunnallistumisessa lopul-
ta on kyse. Moraalisen yhteison vaihtoeh-
tona ei ole tdysin atomisoitunut sosiaali-
nen maailma vaan sosiaalisten muotojen
alati muuttuva mutta silti jirjestdytynyt to-
dellisuus.

Luc Ferry on Kantin Arvostelukyvyn
kritiikin tulkinnassaan viitannut siihen,
miten Kant itse asiassa siirsi esteettiselle
tasolle — korostaessaan maun antinomian
muotoilussaan subjektiivisen mielihyvin
ja sen jaettavuuden ongelmaa — Rousse-
aun d’Alambertille osoittamassa kirjeessi
esittimdn vastakohdan. Rousseau erottaa
toisistaan teatterin, monarkian symbolin,
ja sen niyttimon vilitykselld toteutuvan
episuoran kommunikaation seki juhlan,
demokratian symbolin, ja sen suoran
kommunikaation. Juhlassa katsojan katse
ei ole suunnattu ulkoiseen kohteeseen,
vaan katsoja itse kuten kaikki muutkin
ovat toinen toistaan varten omia niytteli-
joitdnsd. Niayttelijan ja katsojan vililld ei
ole lainkaan eroa. Ferryn (1992, 119) mu-
kaan “tdssd juuri nidkyy teema, jonka —
mutatis mutandis — Kant omaksuu kol-
mannessa Kritiikissdin, ja joka perustelee
julkista tilaa koskevan esteettisen kisityk-
sen vapaasta kommunikaatiosta, joka ei
ole kisitteellisti eikd siddntOjen siditele-

»

mii”.

SNINANVY NITOLONW NILSIIVVISOS G5 C C

§6/¢ 1381



230

SOSIAALISTEN MUOTOJEN KAUNEUS

T&E 3/95

On ikd4n kuin Simmel haluaisi palaut-
taa tai pelastaa tuon vain taiteeseen kuu-
luvan vapaan kommunikaation takaisin
sosiaaliseen kanssakiymiseen, mutta ei
nyt endd vain juhlaan tai kumoukseen
kuuluvana, vaan joko — ilkeisti tulkiten —
sivistyneitten ihmisten salongin seuralli-

vii

1. Simmelin Philosophie des Geldes -teoksen
arviossaan Rudolf Goldscheid (1904, 411)
kirjoitti: "Simmelin koko tyotd ei leimaa
eettinen vaan esteettinen ideaali. Ja juuri
timi esteettinen ideaali mairittia hinen
tulkintaansa koko elimisti ja siten myos
hinen koko tieteellisti aktiviteettiaan”.

2. Kuten Arto Noro (1991, 29-31) on huomaut-
tanut, titd Saksan ensimmiisilli sosiolo-
gipiivilld vuonna 1910 alunperin pidettyi
esitelmidi voidaan jo esittimisyhteyten-
sikin perusteella hyvin pitd4d Simmelin
sosiologisena ohjelmanjulistuksena.

3. Noudatan tissi taannoisen presidenttieh-
dokas "Veltto” Virtasen (1993) suositusta ja
kdinnin tuon seki pelid ettd leikkii tar-
koittavan saksan Spiel-sanan my®s molem-
pia tarkoittavaksi, vaikkakin hieman van-
hahtavaksi suomen "kisaksi”.

4. Simmelin opettaja, filosofi ja ”Vilkerpsy-
cholog” Moritz Lazarus totesi esitelmis-
siin Uber Gesprdche vuodelta 1876 miten
"keskustelun yleisin ja ehkd myos tirkein
vaikutus on elimintiyttymys, elimin-
myonnytys, piinvastoin kuin on asianlaita
vaikenemisessa, sisdisen ulosvirtaamisen
tyhjissd olemassaolossa, liike. T4ss4 suh-
teessa keskustelut muistuttavat peleji; lu-
kemisen ohella pelit ja keskustelu tayttavit
vapaa-aikamme. Joutoaikanakaan emme
halua olle tdysin joutilaita, vaan meill4d on
puuhaa, joka on oman olemuksemme vah-
vistus.” (Lazarus s.a., 36).

5. Kurt (1991) on pyrkinyt kiinnostavassa ar-
tikkelissaan osoittamaan yhteyden Tallcot
Parsonsin voluntaristisen toimintateorian ja
Schillerin estetiikan ohjelman vilillid. Kur-
tin mielestd kumpiakin yhdistdd kisitys,
jonka mukaan yksilén sopeutumiseksi
yhteiskuntaan riittii, ettd timi niyttelee
norminmukaista kiyttiytymisti tai noudat-

suuteen tai — sympaattisesti tulkiten — ta-
vallisten ihmisten jokapiiviiseen kanssa-
kidymiseen korostaessaan siihen aina liit-
tyvian vastavuoroisen ja tasa-arvoisen es-
teettisen mielihyvin ja vapauden ulottu-
vuutta ja mahdollisuutta.b

tteet

taa “kauniita muotoja”. Kurtin tulkinta
Schillerin "pelivietistd” vain sosiaalisten
muotojen — tai etiketin — ulkoisena noudat-
tamisena, on kuitenkin kyseenalainen.
Schillerin mukaanhan esteettinen vapaus
toteutuisi parhaiten silloin, kun yksilon
taipumukset ja yhteiskunnan vaatimukset
lankeavat yhteen, jolloin kauniiksi kivisi
sellainen Kkiytos, jossa ikd4dn kuin toimit-
taisiin luonnostaan yhteiskunnan edellyt-
tdimilld tavalla. Kurtia lienee sekoittanut
Schillerin tapa puhua ilmiémaailman tuot-
tamasta ilosta (Die Freude am Schein) pe-
litaipumuksen kanssa yleisinhimilliseni,
ihmisen eldimesti erottavan piirteeni. (ks.
Schiller 1991, 112). Juuri timi kiinnostus
*Scheiniin” ja vilinpitimittomyys todelli-
suuden vaatimusten suhteen on ominaista
kulttuurille ja sen kehittymiselle. Mutta ku-
ten Schiller useaan otteeseen ja painok-
kaasti varoittaa tilld kiinnostukselle Schei-
niin ei ole mitd4in tekemisti petoksen, hui-
jauksen, vidrennoksen tai minkiin epiai-
don kanssa (ks. Schiller 1991, 112-113).

6. Vvrt. Schillerin (1991, 128) vastausta omaan
kysymykseensi onko tillainen kauniin lu-
meen tai " Scheinin” valtio —tai yhteiskunta
— sitten olemassa: "Tarpeen mukaan se on
olemassa jokaisessa hienosti viritetyssi
sielussa: tosiasiassa se lienee tosi kirkon
tai tosi tasavallan tavoin 16ydettivissi vain
joissakin poikkeuksellisissa piireissi, sel-
laisissa joissa kdyttdytymistd ei ohjaa vie-
raiden tapojen hengetdn matkiminen vaan
oma kaunis luonto, joissa ihminen kulkee
lapi monimutkaisimpien suhteiden roh-
kean yksinkertaisesti ja rauhallisen viat-
tomasti ilman tarvetta sen enempii tukah-
duttaa oman vapautensa takia vierasta va-
pautta kuin uhrata omaa arvoaan muita
miellyttidkseen.”



KTRJALLISUUS

Davis, Murray S. (1973): Georg Simmel and the
Aesthetics of Social Reality. Social Forces
51, 320-329.

Ferry, Luc (1992): Der Mensch als Asthet. Die
Erfindung des Geschmacks im Zeitalter der
Demokratie. J.B. Metzler, Stuttgart.

Fretter, William B.(1971): Is Wine an Art Ob-
ject? Journal of Aesthetics and Art Criti-
cism 30, 97-100.

Frisby, Georg (1985): Sociological Impression-
ism. A Reassesment of Georg Simmel’s So-
cial Theory. London.

— (1992): Simmel and Since. Essays on Georg
Simmel’s Social Theory. Routledge, Lon-
don. :

Gadamer, H.-G. (1975): Wahrheit und Methode.
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen.

Goldscheid, R. (1904): Jahresbericht tiber Er-
scheinungen der Soziologie in den Jahren
1899-1904. Archiv fiir systematische Phi-
losophie 10, 397—413.

Gronow, Jukka (1993): Taste and Fashion. The
Social Function of Fashion and Style. Acta
Sociologica 36, 89-100.

Kant, Immanuel (1966): Kritik der Urteilskraft.
Reclam, Stuttgart.

Kant, Immanuel (1980): Anthropologie in prag-
matischer Hinsicht. Teoksessa I. Kant:
WerkausgabeXIl. Suhrkamp, Frankfurt am
Main.

Kurt, Roland (1991): Die disthetische Dimension

des Parsonschen Voluntarismus 1, 20: 64—
76.

Lazarus, Moritz (s.a.): Uber Gespriiche. Henssel.

Noro, Arto (1991): Muoto, moderniteetti ja
‘kolmas’. Tutkielma Georg Simmelin sosio-
logiasta. Tutkijaliitto, Jyviskyla.

Noro, Arto (1993): Simmelin salonki: ideaalinen
sosiaalinen maailma. Teoksessa A. Noro:
Postfranzenia. Tutkijaliitto, Helsinki.

Schiller, Friedrich (1991): Uber die disthetische
Erziehung des Menschen in einer Reihe
von Briefen. Reclam, Stuttgart.

Simmel, Georg (1896): Soziologische Asthetik.
Die Zukunft 17, 204-216.

Simmel, Georg (1905): Kant. l6. Vorlesungen.
Duncker & Humblott, Leipzig.

Simmel, Georg (1910): Soziologie der Mahlzeit.
Berliner Tageblatt 10.10.1910.

Simmel, Georg (1949): The Sociology of Socia-
bility. American Journal of Sociology 55,
254-261.

Simmel, Georg (1991): Einleitung in die
Moralwissenschayft. Eine Kritik der ethis-
chen Grundbegriffe. 1-2 Bd. Suhrkamp,
Frankfurt am Main.

Simmel, Georg (1992): Soziologie. Unter-
suchungen tiber die Formen der Vergesell-
schaftung. Suhrkamp, Frankfurt am Main.

Virtanen, P. Veltto (1993): Itsetuntoon, syyhyyn,
puskun ja jumin kautta. Sananjalka, Tam-
pere.

SNINNYXY NIFOLONW NILSHIVVISOS [ £ 2

Sb/é 131



