Risto HEISKALA

MODERNI,

JALKIMODERNI JA

JALKITRADITIONAALINEN

YHTEISKUNTA

SOSIOLOGINEN REAKTIO
POSTMODERNISUUSKESKUSTELUUN

°

aottelulla traditionaalisiin ja

J moderneihin yhteiskuntiin

on sosiologiassa niin keskei-

nen asema, ettd koko tie-

teenalaa voisi tuskin ajatella ilman mo-

dernisoitumisen kisitettd, mutta mistd

tuossa tieteenalan identiteetin kannalta

avainasemassa olevassa modernisoitumi-

sessa oikein on kysymys? Voimme ldhes-

tyd ongelmaa jirjestimilld pienen klassi-

koiden ja tirkeiden nykyteoreetikoiden
paneelin.

MODERNISOITUMINEN ERIYTYMISENA

Jos moraalifilosofi Adam Smith (1759),
joka joutui taloustieteen isdksi, pannaan
kertomaan mistd modernisoitumisessa on
kysymys, hin vastaa, nuppineuloihin vii-
taten mutta vailla ironian piikki4: tyonja-
osta, jolla on siunaukselliset vaikutukset
tyon tuottavuuteen (Smith 1776, 11-24).
Smithin ja muiden poliittisten taloustietei-
lijpiden luokkakantainen kriitikko Karl
Marx vastaa painottaen toisin: kapitalisti-
sesti miirdytyneesti tyOnjaosta, joka
mahdollistaa ja samalla kitkee nikyvistd
tyovienluokan riiston (Marx 1867).

Emile Durkheim pitii edelld esitettyji
vastauksia liian yksipuolisesti taloudelli-
sesti rationaalia ja kyynisesti intressejain

kalkyloivaa toiminnan tyyppid korostavi-
na ja vastaa: tyonjaosta ja sen synnyttd-
mistd yhteiskunnallista koheesio-ongelmis-
ta, joiden vuoksi on tutkittava kollektiivis-
ta tajuntaa/omaatuntoa (Durkheim 1893,
1897 ja 1912). Max Weber muuntelee titi
sosiologista vastausta ja sanoo: taloudelli-
sen, poliittisen, uskonnollisen, intellektu-
aalisen, kulttuurisen, esteettisen ja eroot-
tisen arvosfiadrin keskindisestd eriytymi-
sestd ja siihen liittyvastd “jumalten taiste-
lusta”, joka tekee valinnan arvosfiirien
asettamien standardien vililld desisionis-
tiseksi (Weber 1920; Brubaker 1984; Gro-
now 1988).

Kaikki edelld esitetyt vastaukset ko-
rostavat — tosin keskendin eri tavoin pai-
nottaen — yhteiskunnallista eriytymistd
avaimena modernin ymmirtimiseen. Tal-
cott Parsons (Parsons 1951, Parsons &
Shils 1951 ja Parsons & Smelser 1956; Ale-
xander 1983; Heiskala 1994a) jatkaa titd
linjaa esittiessdin oman tulkintansa mitd
moninaisimmista modernia maailmaa
luonnehtivista eriytymisilmioistd, jotka
kaikki voidaan esittid AGIL-kenttind eli
kuvauksina neljistd mille tahansa koko-
naisuudelle asettuvasta sdilymisfunktiosta
(A: sopeutuminen ympiristoon; G: pai-
midrinasettelu; I: sisdinen integraatio ja


https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg

204

REAKTIO POSTMODERNISUUSKESKUSTELUUN

T&E 3/95

L: mallinmuodostus) ja tavoista, joilla ko-
konaisuus huolehtii kyseisistad funktioista.
Funktiot ovat eriytyneet toisistaan siten,
ettd yleiselld tasolla voidaan esittdiid vas-
taavuudet kulttuurinen jirjestelmi = L,
yhteiskuntajirjestelmd = I, persoonallisuus-
jarjestelmi = G ja behavioraalinen organis-
mi = A. Kokonaisuuden mallintumisesta
huolehtivat kulttuurisen jirjestelmin pii-
riin kuuluvat arvot, jotka materiaalistuvat
persoonallisuusjirjestelmiidn sosialisaation
ja yhteiskuntajirjestelmiin institutionali-
soitumisen kautta.

Yhteiskuntajirjestelmi (edelld I) puo-
lestaan voidaan esittid parsonslaisena
AGIL-kenttini seuraavasti: L = arvojirjes-
telmd, konkreettisemmalla tasolla perhe,
koulutus ja uskonto, jotka sosialisaatio-
instituutioina vastaavat arvojen siirtymi-
sestd sukupolvelta toiselle; I = normit, ins-
titutionalisoituneena laki ja yhteisolliset
normit; G = poliittiset pAdmairit, institu-
tionalisoituneena valtio pditdksenteko-
jarjestelmind ja A = talousjdrjestelma. Niis-
td alajirjestelmistd kukin voidaan edelleen
— modernin maailman empiiristd todelli-
suutta vastaavalla tavalla — eriyttd4 omiksi
AGIL-kenttini kuvautuviksi alajirjestelmik-
seen, jotka edelleen eriytyvit uusiksi ala-
jarjestelmiksi. Alajarjestelméit kommunikoi-
vat keskeniin erilaisten sedimentoitunei-
den medioiden kautta. Yhteiskuntajirjes-
telmissi tillaisia ovat talousjirjestelmissi
raha, piitoksentekojirjestelmissi valta,
normijdrjestelmidssd normien vaikuttavuus
(influence) ja kokonaisuutta mallintavas-
sa arvojirjestelmissid sitoumukset (com-
mitments) eli lojaalisuus tietyille arvoille.
Modernin maailman suuren ongelman
muodostaa integroivien elementtien sii-
lyttiminen ja tuottaminen alajirjestelmien
eriytymisen paineessa. Tdmi eriytymisen
ja integroitumisen liike on Parsonsin mu-
kaan sosiologian tutkimuskohde.

Jurgen Habermas (1981) tasapainotte-
lee Parsonsin ja Weberin vilissi ajatelles-
saan, ettd taloudellinen (Parsonsin yhteis-
kuntajirjestelmin A) ja hallinnollinen (kar-
keasti Parsonsin yhteiskuntajirjestelmin G
ja Weberin "poliittinen”) arvosfiiri kuvau-

tuvat suurin piirtein Parsonsin esittimalld
tavalla, mutta muut arvosfdirit (Parsonsin
yhteiskuntajirjestelmin I ja L, Weberin us-
konnollinen, intellektuaalinen, kulttuuri-
nen, esteettinen ja eroottinen sfiiri) eivit
perustu toimintaan rahan kaltaisten eriy-
tyneiden vilineiden vaan eldmismaailmal-
listen ja kommunikatiivisten ymmairretti-
vyys-, oikeudenmukaisuus- ja autenttisuus-
tulkintojen varassa. Siksi hidn ei mydskdin
sellaisenaan hyviksy erottelua yhteiskun-
tajdrjestelmin ja kulttuurisen jirjestelmin
vililld. Sen tilalla hinelld on yhteiskunta-
jarjestelmin tasolla erottelu yhtddltd talou-
den ja hallinnon alajirjestelmien ja toi-
saalta elimismaailman vililld. Lisdksi hin
sallii eldmismaailman eriyttd4 itsestdin spe-
sialisoituneita diskursseja, jotka tarkaste-
levat ymmirrettivyys-, oikeudenmukai-
suus- ja autenttisuustulkintoja erdidnlaisi-
na asiantuntijakeskustelun muodostamina
“alajdrjestelmind”.! Yhteiskuntateorian teh-
taviksi tulee Habermasille vilittdd “her-
ruudettoman kommunikaation” ohjaamissa
diskursseissa (so. timin kritiikkistandar-
din mukaan mahdollisimman pitkille muo-
dostetuissa keskustelukonteksteissa) ko-
konaisuus eriytyneiden osiensa kanssa.
Eriytyminen ja integraatio ndyttivit siis
olevan modernisoitumisen suuret teemat
— ainakin, jos rakennamme linjan Durk-
heimista Parsonsin kautta Habermasiin.
Weberistd muistuttavan soradinen tdssi
kuorossa muodostaa kuitenkin Niklas Luh-
mann (1986; Heiskala 1993; Kangas 1995).
Hin nimittdin hyviksyy ajatuksen alajir-
jestelmien lisddntyvisti eriytymisestd mutta
ei ajattele sen modernissa maailmassa ta-
pahtuvan olosuhteissa, joissa kokonaisuu-
den integraatiosta huolehtisi jokin Durkhei-
min kollektiivisen omantunnon tai Parson-
sin kulttuurisen jirjestelmin kaltainen ins-
tanssi. Sen sijaan hidn pitid moderneja yh-
teiskuntia miiritelmdn mukaan yhteiskun-
tina vailla keskusta ja ajattelee kunkin ala-
jarjestelmin itse huolehtivan kokonaisuu-
den integraatiosta mutta tekevin timin vain
oman toimintansa perustana olevan infor-
maation seulonta- ja tulkintakoodin varassa
ja vain omiin partikulaarisiin tarpeisiinsa.



Niinpi esimerkiksi talousjirjestelmin ja
oikeusjdrjestelmin vililld on kylld vaih-
tosuhde, mutta vaihdon tulkinta tapahtuu
eri jirjestelmissd eri periaattein (rahalas-
kennallisuus vs. norminmukaisuus) eivit-
ki niiden tilannemdiirittelyt siksi kohtaa
toisiaan lainkaan.

Luhmannin kuvaus modernista maail-
masta hajalle rijihtineiden jirjestelmien
loputtomana keskuksettomana keskindi-
send "ohipuhuntana” voidaan nidhdi uu-
tena tulkintana Weberin arvosfiirien eriy-
tymisen ja jumalten taistelun teemoista.
Niin tulkittu Weber-Luhmann-linja muo-
dostaa sosiologian sisilld vaihtoehdon
edelld mainitulle Durkheim-Parsons-Ha-
bermas-linjalle ja niiden tulkintakehysten
eroa voidaan pitd4d varsin perustavana.
Silti molempia sosiologian ”suuria linjoja”
ja myos edelli tarkasteltuja "esisosiologe-
ja” Smithid ja Marxia yhdistdd kaikista
eroista huolimatta tulkinnoissaan yksi
teema. Kysymykseen, mitd modernisoitu-
minen on, kaikki panelistimme vastaavat
yleiselld tasolla samoin: yhteiskunnallista
eriytymisti.2

MODERNISOITUMINEN
SULKEUTUMISENA

Panelistien yhteisymmadrrys hiiriintyi pa-
hasti, kun vuonna 1979 julkaistiin pieni
pamfletti, jossa modernisoitumista ei ku-
vattu lisd4dntyvini eriytymisend vaan juuri
piinvastoin sulkeutumisena. TAmi pam-
fletti oli tietysti Jean-Francoise Lyotardin
La condition postmoderne: rapport sur le
savoir (1979; englanninkielinen laitos 1984
ja suomenkielinen 1985). Siinid Lyotard
esitti suuren kertomuksen suurten kerto-
musten kuolemasta eli "jalkimodernin ti-
lan” syntymisesti.

Kertomusta jdsentdd kolmivaiheinen
skeema, jonka ytimessi on olettamus kult-
tuurisen identiteetin kertomuksellisesta
luonteesta. Ensimmadisessd vaiheessa kult-
tuurinen identiteetinmuodostus ja siihen
liittyvd ympar6ivin todellisuuden tulkin-
tajarjestelmi rakentuu yhteis6llistd identi-
teettid muodostavien "pienten”, paikallis-
ten kertomusten varaan. Pienet kertomuk-

set eldvit rinnan toistensa kanssa ja maa-
rittdvit keskendin ristiriitaisina yhteisolli-
sid identiteettejd “tribalistisesti” (termi ei
ole Lyotardin). Tama4 tila ei ole moderni
vaan on ennen sitd.

Toisen vaiheen muodostava moder-
nisoituminen merkitsee sellaisten erityis-
ten kertomusten synty4, joita Lyotard kut-
suu “metakertomuksiksi” tai "suuriksi
kertomuksiksi”. Modernin maailman suu-
ret kertomukset ovat ennen muuta valis-
tuksen tarinoita tieteestd ja edistyksesti.
Niiden erityispiirre, joka tekee niistd suu-
ria kertomuksia, on ettd ne kitkevit niky-
vistd kertomuksellisen luonteensa. Ne
viittdvit olevansa kirjaimellisia totuuksia
ja suhtautuvat tistd lahtokohdasta paikal-
lisiin kertomuksiin ideologiana, joka on
kitkettdvi pois tai ainakin rajattava ulos
sellaisilta vakavan puheen foorumeilta
kuin tieteellisistd seminaareista ja valtiol-
lisista pidatoksentekoelimistd. Niinpd mo-
dernin voittokulku on ensinnikin meta-
fysiikan riemusaatto, koska se kitkee ni-
kyvistd kulttuurisen identiteetinmuodos-
tuksen kertomuksellisen mekanismin.
Toiseksi se merkitsee kulttuuriselle iden-
titeetinmuodostukselle tagjolla olevan mii-
rittelyavaruuden kaventumista. Tissd mie-
lessd modernisoituminen ei ole eriytymis-
td vaan sulkeutumista.

Kolmannen vaiheen muodostaa ”jilki-
moderni tila”, jossa modernin maailman
tarkasteluhorisonttia sulkeneet suuret ker-
tomukset alkavat rapautua sisiltd pdin. Tie-
teen oikeuttamismalleissa metafyysinen
totuus” korvautuu tendenssinomaisesti
"performatiivisuudella” tieteellisten teori-
oiden pitevyyskriteerind ja vastaavasti po-
liittisen vallan oikeuttamismallit vetoavat
yhi harvemmin ja yhi heikommassa muo-
dossa metafyysisesti perusteltuun ”edis-
tykseen”. Tami kehitys vapauttaa kult-
tuurisen identiteetin midrittelypotentiaa-
lia, joka alkaa erilaisten pienten kerto-
musten muodossa kehittdd modernisoitu-
misesta vihittidin toipuvassa yhteiskun-
nassa “tribalistista” kulttuurisen identitee-
tin midraytymisen logiikkaa. Tihin uu-
delleen syntyvdd ensimmiistd vaihetta

NAATILSANSINSANSINYIAOWLSOd OILXVIY G (OO

S6/¢ 131



206

REAKTIO POSTMODERNISUUSKESKUSTELUUN

T&E 3/95

muistuttavaan kulttuuriseen logiikkaan
Lyotard viittaa termilld “jilkimoderni tila”
ja ajattelee, ettd sitd luonnehtii kaikkien
kulttuuristen erottelujen (mm. korkeakult-
tuurin ja “matalan” vilisen rajan) muodos-
tuminen suhteellisiksi.

Tissd Lyotardin pamfletin perusasetel-
ma tiiviissd muodossa. Siitd keskusteltaes-
sa on hyvi pitdd mielessd neljid seikkaa.
Ensinnikin kirjan julkaisu osui sellaiseen
aikaan, jona taiteentutkimuksessa, arkki-
tehtuurissa, mainonnassa, toimittajapu-
heessa ja eriilld muilla kulttuurisen tuo-
tannon sektoreilla oli kdynnissi jonkin
uuden etsintd. Niinp4 “postmodernista”
tunnetulla tavalla tuli slogan, jonka sisil-
t64 kukin midritti mielensi ja kisilld ole-
vien tarkoitustensa mukaisesti. Riippumat-
ta Lyotardin kifjan sisallostd timd ilmio
piti sosiologien kannalta sisilliin haas-
teen, joka merkitsi sitd, ettd — olipa ran-
nattomana aaltoileva puhe "postmodernis-
ta” kuinka epidmiiriistd tahansa — oikeus
ja aloite aikakauden luonteen miirittelys-
si oli siirtynyt yhteiskuntatieteilijoiltd
kulttuurikriitikoille ja filosofeille. Tama il-
mid ansaitsisi oman analyysinsa, joka
myOs selittdisi erditd laajalti esiintyneitd
sosiologien reaktiotapoja suhteessa jilki-
modernisuuskeskusteluun (kilpikonna-
puolustus ja sen kddntdpuoli: tdysi antau-
tuminen ja luopuminen sosiologisista teo-
rioista; esim. Bauman 1992). Seuraavassa
en kuitenkaan ryhdy tillaiseen analyysiin
(kiinnostavan avauksen tdhidn suuntaan
on tehnyt Noro 1993), vaan keskityn Ly-
otardin kirjassaan esittimén ajattelutavan
sosiologialle muodostamaan sisillolliseen
haasteeseen eli siihen viitteeseen, ettei
modernisoituminen merkitse eriytymistd
vaan piinvastoin sulkeutumista.

Toiseksi on syytd huomata, etti Lyo-
tardin kirjanen on nimenomaan "tietoa kos-
keva raportti” eikid esimerkiksi kokonais-
analyysi linsimaisen sivilisaation tilasta.
Sitd on tosin kiytetty ikd4dn kuin se olisi
nimenomaan tuollainen kokonaisanalyy-
si eiki teos itse ole tdysin viaton tdhin
kiyttoon, koska se sisiltid myos muuta
kuin pelkin tiedon tilan arviointiin liitty-

v44 materiaalia. Silti yleinen materiaali on
teoksessa nimenomaan tiedon tilaa kos-
kevaa analyysia kontekstualisoivana ai-
neistona eiki silld ole varsinaista itseniis-
td statusta. Siksi olisi védrin tehdd timin
yhden kitjasen pohjalta pikkutarkkoja pdi-
telmid Lyotardin tavasta analysoida kult-
tuuria ylipd4tdian. Pikemminkin on koros-
tettava, ettd ensinndkin — kuten sanottua —
kyseessi on tarkkaan ottaen tietoa koske-
va tutkimus. T4ssd suhteessa voidaan aja-
tella sen liittyvidn samaan traditioon kuin
esimerkiksi Bruno Latourin konstruktivis-
tiset tieteentutkimukset (ks. Latour 1987
ja 1991). Toiseksi tulkinta ei sano mitdin
yhteiskunnan instituutiorakenteesta. Tie-
don lisiksi se kisittelee vain muiden kult-
tuuristen ilmididen piirid. TAssd mielessd
se ei ole altis sille sindnsid piteville viit-
teelle perustuvalle sosiologiselle kritiikil-
le, jonka mukaan modernisoituminen
kyll4 institutionaalisella tasolla merkitsee
organisaatioiden eriytymisti.

Tahin jilkimodernisuuden ilmitiden
rajaukseen kulttuurin piiriin onkin kiin-
nittinyt huomiota mm. Scott Lash (1990),
joka titd seikkaa korostaakseen puhuu
jalkimodernin sijasta “jalkimodernismista”.
Lash ei tee tulkintaa ndiden kulttuuristen
ilmididen suhteesta yhteiskunnan insti-
tuutiorakenteen prosesseihin. Erddt muut
sen sijaan ovat ottaneet timin askeleen ja
niinpd jalkimodernismin kulttuuriset ilmi-
Ot on marxilaisesta perspektiivistd liitetty
konsumeristisen kuluttajakulttuurin uuteen
vaiheeseen ja niitd on pidetty heijastumi-
na yhteiskunnan taloudellisten rakentei-
den kehityksestd (Jameson 1984). Airi-
muodossa tulkinta on viety jopa niin pit-
kille, etti taloudellisten suhteiden muu-
tos ja sitd vastaava kulttuurinen muutos
on voitu ajoittaa vuoteen 1972 (Harvey
1989). Tillainen homologia-ajattelu on
kuitenkin vierasta Lyotardin omille pyrki-
myksille. Enin, mitd hinen analysoimansa
modernin kulttuurisen sulkeutumisen
suhteesta yhteiskunnassa ilmeisen selvis-
ti samanaikaisesti tapahtuvaan institutio-
naaliseen eriytymiseen voidaan sanoa on,
ettei hidn analysoi sit4 lainkaan.3



Kolmas tirked kirjaan liittyvd seikka
on se, ettd sen suhde erilaisiin Harveyn
esittimin tapaisiin selkedrajaisiin perio-
disointeihin on vihintd4inkin ambivalentti
ellei yksiselitteisen kriittinen. Lyotardin
teos on varsinaiselta viritykseltiin aika-
laisanalyysin ja jopa poliittisen ohjelman
suuntaan kurottautuva filosofinen pamflet-
ti. Tdllaisena tekstind se on ensisijaisesti
metafysiikan kritiikki. Modernin kisite viit-
taa siind mihin tahansa yhteyteen, jossa
kertomukset pyrkivit implikoimaan kirjai-
mellisuuttaan ja kitkeytyvit ndin merki-
tystaistelussa (termi ei ole Lyotardin) me-
takertomuksen asemaan. Vastaavasti jalki-
modernin kisite viittaa toipumiseen kysei-
sestd modernista tavasta jasentidi todelli-
suutta. Niinpd Lyotard (1982, 79) toteaa
erddssi kirjansa herittimiin keskusteluun
kirjoittamassaan mythemmissid kommen-
tissa, ettd jdlkimoderni oli jo ennen mo-
dernia, tarkoittaen tilld juuri sitd, ettd kisi-
te "moderni” on hénelle synonyymi kirjai-
mellisuuttaan implikoivien metakertomus-
ten esiintymiselle merkitystaistelussa.4

Vastaavasti pyrkimykselld osoittaa mo-
dernin ajattelutavan sisdinen ristiriitaisuus
on Lyotardin projektissa selvi osuus. T4s-
sd suhteessa hinen ajattelutapansa on sa-
man tyyppinen kuin edelli jo mainitun
Bruno Latourin, joka kitjassaan We Have
Never Been Modern (1991) pyrkii osoitta-
maan, ettd modernin projekti, jonka hin
tulkitsee kahdelle rinnakkaiselle sopimuk-
selle (yhteiskunnallisen jirjestyksen pe-
rustana olevalle "yhteiskuntasopimuksel-
le” ja modernin tieteen perustana olevalle
"luontosopimukselle”) rakentuvaksi yrityk-
seksi piirtdd yhteiskunnan ja luonnon vi-
lille ehdoton raja, eivoi koskaan toteutua.
Projekti ajautuu ristiriitoihin, jotka tulevat
ilmeisiksi kohdatessamme sellaisia “hyb-
rideja” kuin AIDS ja otsoniaukko, jotka
eivit ole luontoa eivitkid kulttuuria vaan
jotain siltd valilta.

Latourin ajattelutavan mukaan hybri-
diensid kanssa ongelmiin ajautuvaa mo-
dernia ei erota aiemmista kulttuureista itse
sekasikididen syntymisen tosiasia. Kaikki
kulttuurit ovat tuottaneet hybrideji. Sen

sijaan modernin erikoislaatu perustuu
kahteen tekijddn. Ensinndkin tuottamam-
me hybridit ovat mittasuhteiltaan niin val-
tavia ja luonteeltaan niin uhkaavia, ettei
niiden olemassaolosta voida vaieta. Toi-
seksi — ja tim4 on asian ydin — ne asetta-
vat perustavasti ongelmalliseksi modernin
projektin pyrkimyksen vetdd luonnon ja
kulttuurin vilille ehdoton raja. Ndin mo-
derni ajautuu oman tieteellis-teknologisen
kehityksensd myoti kohtaamaan hybridit,
joiden esiintymistd se on pitinyt merkki-
ni kaikkien aikaisempien kulttuurien tai-
kauskoisuudesta, ja joiden puuttumista mo-
dernista maailmasta se on pitinyt osoi-
tuksena omasta ylemmyydestiin ndihin
muihin kulttuureihin nihden. Ei paljastu
vain, ettd olemme siirtyneet jalkimoder-
niin tilaan vaan vield perustavammin, etti
emme koskaan ole tosiasiassa olleetkaan
moderneja.

Neljds ja viimeinen huomionarvoinen
seikka Lyotardin kirjassa on, ettd se haas-
taa sosiologit keskusteluun. Arto Noro
(1989, 67) on esittinyt analyysin, jonka
mukaan yhteiskuntatieteellisti keskuste-
lua jialkimodernista voidaan jisentii Ly-
otardin ja Habermasin vastakkaisilla ana-
lyyseilla siitd mikd on modernin ”sairaus”.
Habermasille se on Noron mukaan ”diffe-
rentiaation tuottama fragmentaatio” mutta
Lyotardille pdinvastoin "totalisoinnin tuot-
tama uniformaatio”. Edelld tekemini no-
pea sosiologisen tradition ldpikdynti osoit-
taa, ettd tdssd jdsennyksessd Habermasin
paikalle voidaan sijoittaa lihes miki ta-
hansa sosiologinen teoria: modernisoitu-
minen on sosiologeille aina eriytymisti.
Taltd kannalta Lyotard on sisillollinen
haaste sosiologeille ja edellyttidi sisillol-
listd vastausta (eikd vain ilmion populaa-
risuuden sosiologista selittimist4, joka se-
kin tosin on tirkedd). Tillaisia vastauksia
onkin viime vuosina alkanut ilmaantua.

KAKSIVAIHEINEN MODERNI

Yksi ensimmiisistd sisdllollisistd sosiolo-
gisista vastauksista oli Ulrich Beckin Risi-
kogesellschaft (1986, englanninkielinen
laitos 1992, ei suomennettu>). Se sisilsi

NANTILSANSINSANSINYIAOWLSOd OILNYIY / O C

S6/¢ 1%l



teorian kaksivaiheisesta modernista eli
teollisuusyhteiskunnasta ja sen sisdisistd
ristiriidoista esiin kasvavasta ”riskiyhteis-
kunnasta”.

Teollisen tuotannon alueella riskiyh-
teiskunta tarkoitti sit4, ettd rikkauden tuo-
tannolle rakentuva taloudellinen logiikka
oli kulkenut tiensd pddhidn. Ympdiristdon-
gelmat nimittdin pakottavat ottamaan tuo-
tannossa ja muussa suunnittelussa huomi-
oon rikkauden lisdksi my®s riskit. Riskeihin
kiinnittyykin samantyyppisid jakokamp-
pailuja kuin rikkauden jakautumiseen ja
timin seurauksena teollis-taloudellinen
jarjestelmd on siirtynyt rikkauden tuotan-
non ja jaon logiikasta riskien tuotannon ja
jaon logiikkaan. Yksi timin siirtymin
seurauksista on tieteen ja teknologian
asiantuntijoiden kiistattoman auktoriteet-
tiaseman murtuminen riskeihin kiinnitty-
neiden kamppailujen paljastaessa tekno-
logisten valintojen poliittisen luonteen.

Riskiyhteiskunta merkitsee siirtymisti
teollisesta modernista uuteen jirjestel-
midn. Siirtymdid eivdt kuitenkaan luon-
nehdi vain tuotantoon ja suunnitteluun
liittyvit intressikamppailut, jotka ongelmi-
en mittasuhteiden vuoksi ovat paikoitel-
len taipuvaisia tuottamaan myds yhdenty-
vii tarkasteluhorisonttia kamppaileville
ryhmille. TAmén lisdksi siirtym44 luonnehtii
kulttuurinen murros, jossa teollisen moder-
nin “sddtymdiiset” kulttuuriset sidokset
tendenssimaiisesti hajoavat ja niiden tilalle
tulevat yksilollisen eliminkaaren tietoiset
ja omakohtaiset suunnittelupyrkimykset.

Beckin mukaan moderni maailma ni-
mittdin kehitti syntyessddn “sddtymdiisid”
muodostumia, jotka sitoivat ihmisten
identiteettid. Tillaisia sddtymdaisid muodos-
tumia olivat mm. luokkaidentiteetti, mo-
dernin palkkatyoldisydinperheen tyonja-
on kautta midrittynyt sukupuoli-identi-
teetti, naapuruussiteet ja uskonnolliset si-
toumukset. Ndmd muodostumat korvasi-
vat modernin synnyn prosessissa traditio-
naalisempia kulttuurisia identiteettisidok-
sia, mutta samalla ne joutuivat itse alttiiksi
modernin eriytymisen hajottaville voimil-
le. Niinp4d modernisoituminen onkin nih-

tavd kaksivaiheisena prosessina, joka en-
sin tuottaa modernit sddtymaiiset muodos-
tumat, mutta myShemmin hajottaa ne eriy-
tymisen tuottaman yksilollistymisen voi-
masta tendenssinomaisesti. Niinpd — ndin
Beckii voidaan tulkita — esimerkiksi Par-
sonsin sukupuolirooliteoria (Parsons &
Bales 1955) ja Bourdieun La distinction
(Bourdieu 1979) luokkafraktioteoriaksi
tulkittuna voivat olla pitevid kuvauksia
modernin "sddtymiisestd” ensimmaiisesti
vaiheesta, mutta ne soveltuvat kuvaamaan
riskiyhteiskunnan yhteiskunnallista todel-
lisuutta sitd vihemmain mitd voimakkaam-
min yhteiskunnallisen eriytymisen tuotta-
ma yksiloitymisen tendenssi ly6 itsensi
lipi elimidnkiytinnoissi. Foucaultlaisit-
tain virittyneestd perspektiivistd (Foucault
1966 ja 1975) voisimme myds sanoa, ettd
hallitsijan ruumiin paikalle on riskiyhteis-
kunnassa noussut "mini”.

Beckin teoksella oli kaksi merkittdvii
vaikutusta. Ensinnikin se tarjosi sosiolo-
geille — jotka olivat yksityishenkil6ini ol-
leet tietoisia ympdiristbongelmista mutta
tieteilij6ind midritelleet yhteiskunnan juuri
luonnon vastakohtana sulkien niin mah-
dollisuuden vilityksen tarkasteluun — kie-
len, jolla oli mahdollista puhua ympiris-
toongelmien alueesta. Toiseksi se oli yh-
teiskuntatieteellisin kisittein laadittu esi-
tys, joka pystyi ottamaan sisilleen seki
sosiologien perinteisen tavan ymmértid
modernisoituminen yhteiskunnallisena
eriytymiseni ettd jalkimodernia koskeneen
keskustelun modernin kulttuurisesta sul-
keutuneisuudesta.

Niissi molemmissa suhteissa Risiko-
gesellschayft oli kiistaton edistysaskel. Sen
kisitteistoon sisdltyy kuitenkin myds on-
gelmallisia piirteitd. Yhden niisti muodos-
taa se, ettd Beckin kulttuuriteoria on olen-
naisilta osiltaan puutteellinen (Heiskala
1989). Se on itse asiassa jotakuinkin yhti-
ldinen niiden 60-luvun roolisosiologian
karkeimpien versioiden kanssa, joissa yh-
teiskunnan organisaatiorakenne saa roo-
leissa kulttuurisen “heijastumansa” ja tar-
kastelumallin joustavuutta lisitddn tarvit-
taessa teesilld "kulttuurisesta viiveesti”.

NANTILSAXNSINSNNSINIIAOWLSOd 0ILXVIY SO0 C

§6/¢ 31381



210

REAKTIO POSTMODERNISUUSKESKUSTELUUN

T&E 3/95

Kulttuuriteorian osalta voidaankin katsoa,
etti Anthony Giddens tissi suhteessa
ojentaa Beckille auttavan kitensi Beckin,
Giddensin ja Scott Lashin yhteisessd ko-
koomateoksessa Reflexive Modernization
(1994) julkaistussa artikkelissaan “Living
in a Post-Traditional Society”. Giddensin
tulkinta on nimittdin olennaisilta osiltaan
sama kuin Beckin, mutta hin esittii sen
lihtien liikkeelle antropologisesta traditi-
on kisitteesti. Jisennys on taaskin kolmi-
vaiheinen.

Ensimmiisessd vaiheessa olemme te-
kemisissd traditionaalisten yhteiskuntien
kanssa. Nimensid mukaisesti niitd jisenti-
vit traditiot. Traditiot ovat toistomalleja,
mutta kaikki toistomallit eivit ole traditi-
oita. Traditiot nimittdin ovat myos 1. kol-
lektiivisen muistin muotoja, joihin 2. liit-
tyy rituaaleja. Ne 3. oikeuttavat totuuden
kaavaan sidotuilla tavoilla, joiden 4. ylli-
pidosta huolehtivat vartijat (so. papit,
poppamiehet, piillikét jne.).b Lisiksi tra-
ditiot 5. poikkeavat pelkisti tavoista siini,
ettd niilldi on moraalisesti ja emotionaali-
sesti sitovaa voimaa. (Giddens 1994, 63.)
Sikdli kun ymmirrin Giddensid oikein,
hin ajattelee, ettd traditioiden sisilto voi
ajassa ja paikassa litkuttaessa vaihdella run-
saasti ja traditionaaliset yhteiskunnat voi-
vat ajautua keskindisiin tai sisdisiin kon-
flikteihin. Niitd yhdistd4 kuitenkin se, ettd
ne kaikki kisittelevit niin jarjestyksen, kaa-
oksen kuin konfliktinkin ongelmia edelld
luonnehditun viisiosaisen traditioon sido-
tun kaavan mukaisesti.

Toisessa vaiheessa modernit yhteis-
kunnat korvaavat traditionaalisten yhteis-
kuntien traditiot omilla traditioillaan. Nii-
ti ovat juuri Beckin mainitsemat luokka-
asemaan, sukupuoleen, kansakuntaan ja
uskontoon perustuvat identiteetin marit-
tymisen periaatteet seki tiede valistuksen
etuoikeutettuna lippulaivana. Timi tradi-
tioiden sisillollinen korvautuminen tapah-
tuu kuitenkin olennaisilta osiltaan tradi-
tionaalisia yhteiskuntia luonnehtivassa
kulttuurisessa logiikassa. Juuri siksi tiede
ja tiedemiehet (myohemmin tiedehenki-
16t) saavat sen etuoikeutetun totuuden

tulkin aseman, joka heilld valistuksen tra-
ditioissa on. Niinpi syntyvd moderni yh-
teiskunta onkin ensimmaiisessi vaihees-
saan olennaisilta osiltaan vield uuden
tyyppinen — tosin sisillollisissd traditiois-
saan erilainen ja valtaresursseiltaan ylivoi-
mainen mutta silti — traditionaalinen yh-
teiskunta. Vartijoiden virkaa toimittavat
asiantuntijat.

Kolmannessa vaiheessa eli jilkitradi-
tionaalisessa yhteiskunnassa asiantuntijat
menettivit tendenssinomaisesti aseman-
sa vartijoina. Asiantuntemus heille tietysti
jad, mutta yksilot vastaavat itse niiden tra-
ditioiden valinnasta, joihin ovat halukkai-
ta sitoutumaan eiki niille valintap4itok-
sille voida antaa asiantuntija-apua kuin
teknisessd mielessid. Siksi yksiloiden eld-
mii luonnehtii sekd valinnan mahdolli-
suus ettd valinnan pakko. Jalkitraditionaali-
nen yhteiskunta eldd tdssd mielessi jalki-
modernissa tilassa sellaisena kuin Lyotard
sen kuvasi. Sitd kisittelevd kuvausjirjes-
telmd on kuitenkin Beckin ja Giddensin
konseptiossa tuottanut sellaisen moder-
nin “kaksivaihehypoteesin”, joka ei enii
ole rajattu vain kulttuurisiin ilmitihin vaan
kykenee analysoimaan niit4 yhteydessi
sosiologista traditiota luonnehtivaan aja-
tukseen modernisoitumisesta institutio-
naalisena eriytymiseni.

KAKSIVAIHEISEN MODERNISOITUMIS-
TEORIAN RAJAT

Keskustelu modernista ja jilkimodernista
nayttdd edelld kuvatussa teoriassa kaksi-
vaiheisesta modernista saavan erdinlaisen
tilinpddtoksen tai ainakin viliaikaisen yh-
teenvedon, jonka pohjalta on mahdollista
analysoida aikakautemme luonnetta ja
kontekstualisoida substantiaalista tutki-
musta. Tamin vilitilinpddtoksen suhteen
on kuitenkin mahdollista esittd4d joitain
kriittisid reunamerkintjd, jotka puoltavat
sen ajattelemista nimenomaan vilitilin-
piitokseni eiki lopullisena yhteenveto-
na. Esitidn kaksi.

Ensimmiinen ongelma liittyy siihen,
ettd Beck ei tartu Giddensin ojentamaan
auttavaan kiteen. Giddens ajattelee mo-



dernin toisen vaiheen vieneen meidit ref-
leksiiviseen moderniin yhteiskuntaan, kos-
ka erilaisten rinnan eldvien traditioiden
(so. Lyotardin "pienten kertomusten”) jat-
kuvaan vertailuun pakotettuina kykymme
todellisuuden reflektiiviseen tarkasteluun
kasvaa. Beck (1994) puolestaan nikee til-
laisen lihtokohdan individualistisena ja
kognitivistisena. Sen sijaan hin korostaa
yhteiskunnan reaalisia ja sisiisid ristiriito-
ja, jotka tuottavat modernin maailman ra-
kennemuutosta riippumatta siitd havaitse-
vatko kyseisen maailman kansalaiset ti-
min rakennemuutoksen ja sen syyt. Siksi
hin tekee erottelun reflektion (tiedon li-
saintymistid koskeva ilmio) ja refleksiivi-
syyden (yhteiskunnan sisdisiin ristiriitoi-
hin liittyvd muutos) vililld ja kiinnittdd
oman tulkintansa refleksiivisesti moder-
nisoitumisesta jilkimmiiseen. Niin Gid-
densin ja Beckin tulkinnat kaksivaiheises-
ta modernista eroavat toisistaan perusta-
vasti tavalla, joka saa heididn vuoropuhe-
lunsa paikoitellen muistuttamaan keskus-
telua, jossa J.S. Mill ja G.W.F. Hegel yrit-
tdisivit — tietysti turhaan — 10yt4d4 yhteisen
sivelen.

Beckin ja Giddensin ristiriita refleksii-
visen modernisoitumisen tulkinnasta te-
kee my0s ymmirrettiviksi Scott Lashin
(1994 muutoin aika selittimittomiksi ja4-
vit metodologiset puheenvuorot kirjassa
Reflexive Modernization. Hin yrittid Bour-
dieun tapaa ja habitusta koskeviin poh-
dintoihin tukeutuen osoittaa, etti ei vain
Giddens vaan hinen lisikseen myos Beck
rakentaa yhteiskuntakonseptionsa kogni-
tivistisista ja intellektualistisista olettamuk-
sista liikkeelle lihtien. T4lld sinidnsi kiin-
nostavalla keskustelulla, joka on osa lii-
kettd, jossa Bourdieusta on alettu leipoa
yhi vihemmin luokkateoreetikkoa ja yhi
enemmin kiytinnon yleisti teoreetikkoa
(Bourdieu 1980) ja jopa amerikkalaisen
pragmatismin uutta versiota (ks. Bourdieu
& Wacquant 1992, 122), niyttiisi ensisil-
miykseltd olevan perin vihin tekemistid
kirjan muiden puheenvuorojen tarkaste-
lutason kanssa. Beck ja Giddens nimittdin
esittdvit kirjassa nimenomaan yhteiskun-

taa eiki sen tutkimuksen menetelmii kos-
kevia viitteitd ja tdssd valossa ndyttid ou-
dolta, etti Lash Kisittelee lihinni meto-
dologiaa. Kytkentd Beckin ja Giddensin
lihtokohtaeroon tuo kuitenkin nikyviin
tavan, jolla Lashin metodologinen keskus-
telu liittyy refleksiivisen modernisoitumi-
sen teemaan.

Nimid huomautukset viittaavat siihen
suuntaan, ettd teos Reflexive Moderniza-
tion ei itse asiassa sisillikddn yhtendistd
modernisoitumisteoreettista esitystd kak-
sivaiheisesta yhteiskunnallisesta proses-
sista vaan pikemminkin ainekset potenti-
aalisesti loputtomaan ja pitkittyessididn he-
delmittomiksi muuttuvaan Kiistaan siiti,
mihin sanaparilla refleksiivinen moderni-
soituminen halutaan eri kisitteistdissd vii-
tata.” Tillaiseen Kiistelyyn onkin todella
kaikki ainekset olemassa, mutta moder-
nisoitumisteoreettisen tarkasteluhorisontin
muutoksen kannalta tarkastellen timin ei
ole kohtalokas kritiikki. Keskiniisistd
eroistaan huolimatta Beck ja Giddens
ovat tuottaneet tarkasteluhorisontin muu-
toksen, jolla on yleiselld tasolla erditd yh-
teisid piirteitd samassa mielessd kuin var-
haisemmallakin modernisoitumisteorialla,
jonka kisitteistot niinikdin monessa suh-
teessa poikkesivat toisistaan.

Toinen ongelma liittyy siihen, ettd —
jos olemme hetken uskollisia Lyotardille —
kertomus kaksivaiheisesta modernista on
muiden kertomusten tavoin nihtivi ker-
tojiensa ja kuuntelijoidensa kulttuurista
identiteettii rakentavana kertomuksena.
Ellemme halua olla moderneja Lyotardin
ja Latourin mielessd ja traditionaalisia
Giddensin mielessd, meidin on tunnus-
tettava, ettd se kaikkien kertomusten ta-
voin paitsi paljastaa myos kitkee niakyvis-
td jotain, ja ettd sen ohella tai sen sijasta
voidaan samoista ilmiodistd kertoa toisia
kertomuksia, jotka paljastavat ja kitkevit
toisia asioita.

Mitd modernisoitumisteoria sitten pal-
jastaa? Vastaus on selvd: massiivisen yh-
teiskunnallisen murroksen kaikkien tradi-
tionaalisten yhteiskuntien ja modernin ai-
kakauden yhteiskuntien vililld. Entd mitd

LI C

NANTILSANSINSNANSINYIAOWLSOd OFLNVIY

f6/¢ 31381



212

REAKTIO POSTMODERNISUUSKESKUSTELUUN

T&E 3/95

se kitkee? Vastaus on yhti selvi: olennai-
set jatkuvuudet timin murroksen eri puo-
lille sijoittuvien yhteiskuntien vililld. T4s-
sd suhteessa teoria kaksivaiheisesta mo-
dernista ei ratkaise mitddn vaan tuottaa
vain yhden sokean pisteen sijasta kaksi:
murroksen traditionaalisten ja modernien
yhteiskuntien vililld ja murroksen moder-
nien yhteiskuntien ja jdlkitraditionaalisten
yhteiskuntien vililld. Riskini on, etti “tra-
ditionaalisesta yhteiskunnasta”, "traditio-
naalisesta modernista” ja “jilkitraditionaa-
lisesta modernista” tulee tissi katkosta-
rinassa erddnlaisia olentoja, jotka eldvit
omaa eldmdiinsi ja joihin viitaten voidaan
paitsi jdsentdd myos selittdd ilmioitd. Til-
16in tarina muuttuu yhteiskuntatutkimuk-
sen apuneuvosta sen esteeksi. Kun vas-
taukset jo tiedetdidn, ei tutkimusta tarvita.
Jos tutkimus vield tuottaa 16ydoksid, jotka
eivit sovi tarinaan, se ei ndytd vain tar-
peettomalta vaan suorastaan haitalliselta.

En nyt tarkoita, ettei teoria yksi-, kak-
si- tai useampivaiheisesta modernista olisi
toimiva mihink4in tarkoituksiin, koska se
tuottaa nikemyksen lisiksi myos sokeita
pisteitid. Kaikki kertomukset tuottavat joi-
tain sokeita pisteitd. Siksi sokeiden pistei-
den olemassaolo ei ole kohtalokas ongel-
ma ellei modernisoitumistarinoista tule
metakertomuksia Lyotardin mielessi, eli
jos ne sietdvit rinnallaan sellaisia toisia
kertomuksia, jotka osaavat puhua niiden
sokeista pisteista.

Konkreettisesti timi tarkoittaisi esimer-
kiksi siti, ettd vaikka Weberid voidaankin
lukea modernisoitumisteoreetikkona, on
joskus hyodyllistd lukea hdnti myos eri-
laisia sosiaalisia jdrjestyksid eri kulttuu-
reissa tutkineena yhteiskuntatieteilijini,
jonka tarkasteluja ei lihtokohtaisesti sido-
ta modernisoitumiskatkoksen perspektii-

viii

1. Tatd eriytymistid tdydentdd Habermasilla
vield toinen vilittdmaisti Parsonsiin liittyva
erottelu, jossa elimismaailma eriytetdin
kulttuurin, yhteiskunnan ja persoonalli-
suuden rakennekomponentteihin. Kun

viin. Yhden tillaisen lukutavan on esitti-
nyt Michael Mann teoksessaan The Sour-
ces of Social Power (Mann 1986 ja 1993;
Heiskala 1994b ja 1995a), jossa hin kir-
joittaa inhimillisten valtakapasiteettien
kasvun ja vallan konfiguraatioiden muun-
telun historiaa nojautumatta muihin histo-
riallisiin katkoksiin kuin sellaisiin, joita
onnistuu paikantamaan substantiaalisen
tutkimuksen kautta.

Itse olen samassa tarkoituksessa poh-
diskellut mahdollisuutta kiinnittdi yhteis-
kuntateoreettinen tarkastelu todellisuuden
ominaispiirteiden keinotekoisen muunte-
lukapasiteetin kasvuun, jonka seuraukse-
na yhi useammat todellisuuden ominais-
piirteet lakkaavat olemasta yhteiskunnal-
lisen prosessin ulkoisia reunaehtoja.8 Pro-
sessin myo6ti luonto, sanan missd tahansa
mielessd (niin sisdisend kuin ulkoisena
luontona), ikddnkuin tulee yhteiskunnan
”sisddn” ja kohtaamme sitd koskevat kysy-
mykset yhteiskunnallisen suunnittelun ja
kamppailun kysymyksini. Hybridit ja tek-
nologiset sovellusverkostot tulevat niky-
viin (Latour), niiden ldpikotainen poliitti-
suus paljastuu (yhtidltd Beck ja toisaalta
Bourdieun kiytinnon ja symbolisen viki-
vallan teoria), huomaamme kaikki ole-
vamme kyborgeja (Haraway) emmeki
endi voi klassisen yhteiskuntateorian ta-
voin viattomasti kdyttdd luonnon ja kult-
tuurin tai luonnon ja yhteiskunnan erotte-
lua. Tistd ldhtokohdasta olisi laadittavissa
kisitteistd, joka ottaisi tarkasteltavakseen
modernisoitumisteoriaa ja sen Kkriittisid
uudelleenmuotoilijoita askarruttaneet ky-
symykset mutta ei tekisi ylittimitontid pe-
riodirajaa "modernin” ja “esimodernin”
eikd "modernin” ja “jilkimodernin” vilil-
le. Se, millainen tuo kisitteistd olisi, on
kuitenkin jo toisen tekstin aihe.

tteet

ndmd tasot ristiintaulukoidaan elimismaa-
ilman uusintamisesta vastaavien mekanis-
mien (kulttuurin uusintaminen, sosiaa-
linen integraatio ja sosialisaatio) kanssa,
saadaan ne kolme aluetta, joilla Haber-



masia huolestuttavat modernin yhteiskun-
nan patologiat voivat esiintyd: kulttuuri
(mielen katoaminen), yhteiskunta (anomia)
ja persoonallisuus (psykopatologiat). (Ha-
bermas 1981, Band 2, 209-16.)
Kysymykseen, millaista eriytymistd mo-
dernisoituminen on, kukin teoreetikoista
tietysti vastaa omalla ja muista enemmin
tai vihemmin poikkeavalla tavalla. Lisdksi
Marxin suhteen on tehtivi se varaus, ettid
hin ei niyti ajatelleen eriytymisti palautu-
mattomana prosessina. Grundrisseen si-
séltyvistd tyonjaollisen yhteiskunnan tuot-
taman rikkaan yksil6llisyyden teemoista
huolimatta hin nimittdin Gothan ohjelman
arvostelussa ja muissa kommunismivisiois-
saan esitti nikymin yhteiskuntaan, jossa
tyonjako on purkautunut.

On tosin kiinnitetty huomiota siihen, etti
Lyotardin kirjanen on alunperin Quebeckin
yliopistoneuvostolle tehty "tiedon ehtoja
kehittyneimmissd yhteiskunnissa” (Lyotard
1979, 7) kisitteleva raportti, ja ettd se tihin
tehtdvinmiirittelyyn liittyen tekee Daniel
Belliin ja Alain Touraineen viitaten tarkas-
telunsa alussa kevyen sosiologisen syrji-
hypyn. Niinp4 Lyotard (1979, 10) kirjoit-
taa: “Tyohypoteesinamme on, etti saman-
aikaisesti kun yhteiskunnat tulevat jilki-
teolliseksi nimitettyyn kehitysvaiheeseen ja
kulttuurit postmoderniksi sanottuun aikaan,
tiedon asema muuttuu.” (Ks. Rahkonen
1990, 656-658.) Lyotard ei kuitenkaan ke-
hittele analyysinsa suhdetta jilkiteollisen
yhteiskunnan teorioihin kirjassaan tai myo-
hemmissi julkaisuissaan.

Talld on my0s seurauksia Lyotardin oman
esityksen statuksen arvioinnille. Edell4 to-
dettiin — kuten usein on tapana — ettd Lyo-
tard esittdd suuren kertomuksen suurten
kertomusten kuolemasta. Hinen esitystidin
on kuitenkin mahdollista lukea kahdella
tavalla. Jos sit4 luetaan kirjaimellisena esityk-
send kulttuurin kehityksesti, kyseessid on
todella suuri kertomus suuten kertomus-
ten kuolemasta. T4ss4 tapauksessa kertomus
itse kuuluu samaan modernin metafysii-
kan (valistuksen) traditioon, jota se Kkriti-
soi. Jos kertomusta sen sijaan luetaan yhte-

KTRJALLILS

Lukuunottamatta viitettd Platoniin tekijin ni-

men jilkeinen vuosiluku ilmaisee tekstissi
ja kirjallisuusviitteissi tekstin ensimmaiisen
julkaisuajankohdan. Milloin kiytetty laitos
on ollut toinen, sen ilmestymisvuosi on
esitetty viitteen lopussa.

Alexander, Jeffrey C. (1983): Theoretical Logic

ni jilkimodernissa tilassa kerrottavissa ole-
vana kertomuksena, joka eldi rinnan mui-
den kertomusten kanssa eiki kitke ker-
tomuksellista luonnettaan, ei kysymys enii
ole suuresta kertomuksesta. Lyotard itse
niyttdisi huojuvan niiden vaihtoehtojen
vilimaastossa nojautuen vuoroin toiseen
ja vuoroin toiseen ldhtokohtaan.

Beckin Gegengifte-kirjan suomennetun lai-
toksen harhaanjohtava nimi Riskiyhteis-
kunnan vastamyrkyt on saattanut piilottaa
joiltain sen tosiasian, ettd kyseinen kirja on
pelkki alaviite yhteen Risikogesellschft
-teoksen keskeiseen teemaan eli ympiris-
toongelmia koskevaan tarkasteluun.

Itse termi “vartijat” tulee tietysti Platonilta
(1981), joka viittaa silld ihannevaltionsa
filosofeihin.

Lisd4d aineksia kiistaan tuo se, etti refleksii-
vinen modernisoituminen on Giddensille
instituutioiden ja asiantuntijajirjestelmien
kehitykseen sidottu prosessi, jonka myoti
rationaliteetit universalisoituvat (menettivit
konkreettisen aika-paikka-sidoksen). Pro-
sessin kddntdpuolena ovat yksilotasolla
pakonomaisten addiktioiden muodostamat
patologiset toistomallit, jotka ovat irtau-
tuneet konkreettisesta traditiosidoksesta.
Beck sen sijaan ei ajattele ndin durkheimi-
laisesti vaan etsii (ambivalentissa ja usein
vaille eksplikaatiota jidvissi suhteessa taus-
tavaikuttajana olevaan Niklas Luhmanniin
tydskennellen) vaihtoehtoisia rationaliteet-
teja ja “virallisen yhteiskunnan” huoko-
sista organisoituvaa polititkkkaa alhaalta piin
(subpolitik). Monet hinen yrityksensi konk-
retisoida lihestymistapaansa tosin tuovat
suomalaisen lukijan mieleen surkuhupai-
salla tavalla 70-luvun yritykset rakentaa teo-
riaa "demokraattisista ammattikdytinnois-
td”, mutta silti Beckin kriisin, konfliktin ja
muutoksen varaan rakentava lihestymis-
tapa poikkeaa selvisti Giddensin jirjestyk-
sen ja patologian kisittein operoivasta
teoretisoinnista. (Ks. my0s Erdsaari 1995.)
Erditd varsin alustavia huomioita tdsti ai-
heesta sisiltyy julkaisuun Heiskala (1995b,
278-84).

Uus

in Sociology. Volume Four. The Modern
Reconstruction of Classical Thought: Tal-
cott Parsons. University of California Press,
Berkeley, Los Angeles.

Bauman, Zygmunt (1992): Intimations of Post-

modernity. Routledge, London.

Beck, Ulrich (19806): Risikogesellschaft. Auf dem

§Ic

NONTILSANSINSNNSINYIAOWLSOd OILXNVIY

§6/¢ 3131



214

REAKTIO POSTMODERNISUUSKESKUSTELUUN

T&E 3/95

Weg in eine andere Moderne. Suhrkamp,
Frankfurt am Main.

— (1994 Self-Dissolution and Self-Endanger-
ment of Industrial Society: What Does This
Mean? Teoksessa Ulrich Beck — Anthony
Giddens — Scott Lash: Reflexive Modern-
ization. Politics, Tradition and Aesthetics
in the Modern Social Order. Polity Press,
Cambridge, 174-183.

Beck, Ulrich — Giddens, Anthony — Lash, Scott
(1994): Reflexive Modernization. Politics,
Tradtion and Aesthetics in the Modern So-
cial Order. Polity Press, Cambridge.

Bourdieu, Pierre (1979): Distinction. A Social
Critique of the Judgement of Taste. Trans.
Richard Nice. Harvard University Press,
Cambridge, MA 1984.

— (1980): The Logic of Practice. Trans. Richard
Nice. Stanford University Press, Stanford, CA
1990.

Bourdieu, Pierre — Wacquant, Loic J. (1992):
An Invitation to Reflexive Sociology. The
University of Chicago Press, Chicago.

Brubaker, Rogers (1984): The Limits of Ration-
ality. An Essay on the Social and Moral
Thought of Max Weber. George Allen &
Unwin, London

Durkheim, Emile (1893): Sosiaalisesta tyén-
jaosta. Suom. Seppo Randell. Gaudeamus,
Helsinki 1990.

— (1897): Itsemurha. Sosiologinen tutkimus.
Suom. Seppo Randell. Tammi, Helsinki
1985.

— (1912): Uskontoeldmdin alkeismuodot. Aust-
ralialainen toteemijdrjestelmd. Suom. Sep-
po Randell. Tammi, Helsinki 1980.

Erisaari, Risto (1995): Refleksiivinen moderni-
saatio. TiedeGedistys 1, 71-76.

Foucault, Michel (1966): The Order of Things.
An Archaeology of the Human Sciences.
Tavistock Publications, London 1970.

— (1975): Tarkkailla ja rangaista. Sutom. Eevi
Nivanka, kieliasun tark. Jukka Kemppinen.
Otava, Helsinki 1980.

Giddens, Anthony (1994): Living in a Post-Tra-
ditional Society. Teoksessa Ulrich Beck —
Anthony Giddens — Scott Lash: Reflexive
Modernization. Politics, Tradition and
Aesthetics in the Modern Social Order. Pol-
ity Press, Cambridge, 56-109.

Gronow, Jukka (1988): The Element of Irra-
tionality: Max Weber’s Diagnosis of Mod-
ern Culture. Acta Sociologica 4, 319-331.

Habermas, Jiirgen (1981): Theorie des kommu-
nikativen Handelns. Suhrkamp, Frankfurt
am Main.

Harvey, David (1989): The Condition of Post-
modernity: An Inquiry into the Origins of
Cultural Change. Blackwell, Oxford.

Heiskala, Risto (1989): Sukupuoli modernissa:

Beckin yksilollistymisteesi ja kulttuuriset
koodit. Sosiologia 1, 15-20.

— (1993): Yhteiskunnalliset ohjausmekanis-
mit ja ympdristoongelma. Sosiologia 2, 97—
111.

— (1994a): Talcott Parsons ja rakennefunk-
tionalismi. Teoksessa Risto Heiskala, (toim.):
Sosiologisen teorian mnykysuuntauksia.
Gaudeamus, Helsinki, 88-120.

— (1994b): Sota, politiikka, talous, ideologia.
Michael Mannin valtalihdeanalyysin kisit-
teet. Tiede&edistys 2, 127-140.

— (19952): Valtiolliset sivilisaatiot ja moderni
lansi. Michael Mannin valtalihdeanalyysin
sisiltod. Teoksessa Keijo Rahkonen (toim.):
Sosiologisen teorian uusimmat virtaukset.
Gaudeamus, Helsinki (ilmestyy).

— (1995b): Todellisuuden merkityksellinen
rakentuminen ja keinotekoiset yhteiskun-
nat. Teoksessa Jari Eskola — Jukka Mikeld
— Juha Suoranta (toim.): Ihmistieteiden
1990-luvun metodologiaa etsimdssd. Kes-
kustelua kasvatus- ja sosiaalitieteiden
1990-luvun metodologiasta. Lapin yliopis-
ton kasvatustieteellisid julkaisuja C 8,
Rovaniemi, 273-284.

Jameson, Fredric (1984): Postmodernismi eli
kulttuurin logiikka myohiiskapitalismissa.
Suom. Erkki Vainikkala ja tydryhmi Kimmo
Jokinen, Jukka Laari, Kaarlo Laine. Teok-
sessa Jussi Kotkavirta — Esa Sironen (toim.):
Moderni/postmoderni. Tutkijaliitto, Jyvis-
kyld 1986, 227-279.

Kangas, Risto (1995): Niklas Luhmannin
(posbmoderni superteoria. Teoksessa Keijo
Rahkonen (toim.): Sosiologisen teorian
uusimmat virtaukset. Gaudeamus, Helsinki
(ilmestyy).

Lash, Scott (1990): Sociology of Postmodernism.
Routledge, London.

— (1994): Reflexivity and its Doubles: Struc-
ture, Aesthetics, Community. Teoksessa Ul-
rich Beck — Anthony Giddens — Scott Lash:
Reflexive Modernization. Politics, Tradi-
tion and Aesthetics in the Modern Social
Order. Polity Press, Cambridge, 110-173.

Latour, Bruno (1987): Science in Action. How
to Follow Scientists and Enginers through
Society. Open University Press, Milton
Keynes.

— (1991): We Have Never Been Modern. Har-
vester/Wheatsheaf, New York etc. 1993.
Luhmann, Niklas (1986): Ecological Commu-
nication. Trans. and introd. by John Bed-

narz Jr. Polity Press, Cambridge 1989.

Lyotard, Jean-Francois (1979): Tieto postmo-
dernissa yhteiskunnassa. Suom. Leevi
Lehto. Vastapaino, Tampere 1985.

— (1982): Answering the Question: What is
Postmodernism? Trans. Régis Durand. Teok-



sessa Jean-Francois Lyotard: The Postmod-
ern Condition: A Report on Knowledge.
Manchester University Press, Manchester
1984, 71-82.

Mann, Michael (1986): The Sources of Social
Power. Volume I A History of Power from
the Beginning to A.D. 1760. Cambridge
University Press, Cambridge.

— (1993): The Sources of Social Power. Vol-
ume II: The Rise of Classes and Nation-
States, 1760-1914. Cambridge University
Press, Cambridge.

Marx, Karl (1867): Pddoma. Kansantaloustie-
teen arvostelua. 1 osa. Kustannusliike
Edistys, Moskova 1974.

Noro, Arto (1989): Pieni kartoitus postmo-
dernista. Teoksessa Arto Noro: Postfran-
zenia. Tutkijaliitto, Helsinki 1993, 62-73.

— (1993): Postmodernin muukalainen tulee —
Onko sosiologia valmis...? Teoksessa Arto
Noro: Postfranzenia. Tutkijaliitto, Hel-
sinki, 137-152.

Parsons, Talcott (1951): The Social System. The
Free Press & Collier-MacMillan Limited, New
York and London.

Parsons, Talcott & Bales, Robert F. (1955): Fam-
ily, Socialization and Interaction Process.
The Free Press, Glencoe, Illinois.

Parsons, Talcott & Shils, Edward A. (1951):

Toward a General Theory of Action. Har-
per & Row, Publishers, New York and Evan-
ston.

Parsons, Talcott & Smelser, Neil J. (1956): Econ-
omy and Society. A Study in the Integra-
tion of Economic and Social Theory. Rout-
ledge & Kegan Paul, London etc. 1984

Platon (1981): Teokset, neljds osa: Valtio. Suom.
Marja Itkonen-Kaila. Otava, Helsinki.

Rahkonen, Keijo (1990): Jilkiteolliset utopiat.
Teoksessa Olavi Riihinen (toim.): Suomi
2017. Gummerus, Jyviskyld ja Helsinki,
635-662.

Smith, Adam (1759): The Theory of Moral Sen-
timents. Eds. D.D. Raphael and A.L. Macfie.
Liberty Classics, Indianapolis 1976.

— (776): An Inquiry into the Nature and
Causes of the Wealth of Nations. Volume I.
General eds. R.H. Campell and A.S. Skin-
ner, textual ed. W.B. Todd. Liberty Clas-
sics, Indianapolis 1976.

Weber, Max (1920): Vilitarkastelu: teoria us-
konnollisen maailmanhylkidimisen asteista
ja suunnista. Teoksessa Max Weber: Maail-
manuskonnot ja moderni ldnsimainen ra-
tionaalisuus. Suom. ja toim. Tapani Hie-
taniemi. Vastapaino, Tampere 1989, 131—
169.

SIc

NANTILSANSINSANSINYEIAOWLISOd OILNVIY

§6/¢ 131



