
YRJÖ HAILA 

LUONNONTUNTEMUKSEN 

TIET 

Jokainen luontoa koskeva vähänkään mie-
lenkiintoinen väittämä lausuu enemmän 
kuin on mahdollista havaita. Olemme har-
voin kiinnostuneita yksinkertaisista väite-
lauseista kuten esimerkiksi: "Tässä kasvaa 
kasvi." Täsmennämme sanomalla: "Tien-
penkereellä kasvaa leskenlehti." Jatkamme 
arvioimalla tienpenkereiden ja leskenleh-
tien yhteyttä yleisemmin: "Leskenlehdet me-
nestyvät hyvin (vai huonosti?) aurinkoisilla 
tienpenkereillä". Tämän jälkeen koetamme 
jotenkin selittää tämän yhteyden vetoamal-
la yhtäältä siihen, mitä tiedämme lesken-
lehdistä, toisaalta siihen, mitä tiedämme 
tienpenkereillä vallitsevista olosuhteista.1  

Mitä olemme oikeastaan tulleet sano-
neeksi? Emme selvästikään mitään niistä 
leskenlehdistä, jotka kasvavat vesijättönii-
tyillä tai villiintyneissä puutarhoissa, em-
mekä liioin niistä tienpenkereistä, joilla ei 
kasva leskenlehtiä. Voisi ehkä ajatella, että 
olemme kuvanneet eräänlaisen "todennä-
köisyyspilven", jonka jäseninä ovat lesken-
lehdiksi ja tienpenkereiksi kutsumamme 
osat maailmasta — siis ilmaisseet jotakin siitä, 
millaisella todennäköisyydellä nämä esiin-
tyvät yhdessä. Jotta lause olisi lainkaan ym-
märrettävä, meidän on ensiksi oletettava  

tietävämme edes osapuilleen, millaisia maa-
ilman osia "leskenlehdet" ja "tienpenkereet" 
ovat. On ilmeitä, että emme ole päätyneet 
tähän käymällä katsomassa maailman kaik-
kia leskenlehtiä ja tienpenkereitä. 

Tavallaan edellä olevan perustana on 
itsestäänselvyys: kielen olemus on yleiskä-
sitteet. (Tämän lisäksi kielellä on muitakin 
olemuksia!) Jokainen substantiivi, joka ei 
ole erisnimi, on yleiskäsite. Yleiskäsittei-
den sitominen määrättyihin objekteihin on 
vanha looginen ongelma, jonka Bertrand 
Russell ratkaisi "määrättyjen kuvausten" 
teoriallaan.2  

Luontoa koskevat kiinnostavat väitteet 
eivät kuitenkaan ole "määrättyjä kuvauk-
sia" vaan yleistyksiä. Miten yleistykset voi-
vat olla päteviä? 

2. 

Ongelma on sukua keskiaikaiselle no-
minalistien ja realistien väliselle kiistalle, 
joka koski yleiskäsitteiden todellisuutta. Esi-
merkiksi: Edellyttääkö termin "leskenlehti" 
käyttö sen olettamista, että yksittäisten 
"leskenlehdeksi" nimitettyjen kasvien li-
säksi on olemassa "leskenlehteyden" ylei-
nen idea, jota nämä nimenomaiset kasvit 
toteuttavat? Hetken pohdinta osoittaa, että 
tämä ongelma on vastassa kaikkien yleis- 

https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg


käsitteiden kohdalla. Ne tuntuvat olevan 
jotakin muuta kuin kaikkien yksittäisten il-
mentymiensä summa. 

Kysymys yleiskäsitteiden todellisuudesta 
on tieto-opillinen eli tietämisen perustei-
siin liittyvä kysymys. On ehkä täsmennet-
tävä: kysymys on ainakin teoreettisen tie-
tämisen perusteisiin liittyvä. Voihan nimit-
täin ajatella, että käytännön mies tai nai-
nen, vaikkapa kansanomainen rohtolääkit-
sijä, voisi kerätä leskenlehtien juuria pa-
rantavia hauteita varten pelkän käytännön 
kokemuksen tuottamalla vaistolla, olemat-
ta lainkaan kiinnostunut kokemustensa 
yleistämisestä. Tosin tällaista ajatusta voi 
hyvin perustein epäillä. Liekö todella mah-
dollista puuhailla järjestelmällisesti lesken-
lehtien kanssa lainkaan kiinnostumatta les-
kenlehtien esiintymisestä yleensä, luottaen 
vain siihen, että niitä on siellä missä niitä 
on tähänkin asti ollut? On vaikea kuvitella, 
että yleistäminen ei olisi kaikenlaatuisen 
inhimillisen tietämyksen perustana. 

Johtopäätös joka tapauksessa on, että 
yleinen puhe "leskenlehdistä" sisältää häm-
mästyttävän paljon sellaista, mikä ei ole 
missään yksittäisessä leskenlehdessä nä-
kösällä. 

3. 

Tiedon yleisyyden ongelma liittyy puhtaim-
massa muodossaan matematiikkaan. Mate-
matiikan voi ymmärtää rakennelmana, joka 
ei puhu mistään määrätystä asiasta mutta 
jota juuri sen ansiosta voi soveltaa yleisessä 
muodossa mihin tahansa. Tällaiseen aja-
tukseen perustuu Galileo Galilein suuhun 
pantu ajatus, että "luonnon kirja on kirjoi-
tettu matematiikan kielellä"; toisin sanoen, 
että mitä tahansa luonnon ilmiötä voi me-
nestyksellisesti tutkia matematiikkaa apu-
na käyttäen. Modernin luonnontieteen ke-
hitys on toistuvasti vahvistanut Galileon lau-
suman pätevyyden. Myöskin "leskenleh-
tien" ja "tienpenkereiden" välisen todennä-
köinen yhteyden voisi suhteellisen helposti 
formalisoida matemaattisena mallina. 

Matematiikka on kuitenkin alusta lop-
puun inhimillinen luomus. Matematiikan 
luonnehdinta on hyvin epämääräinen ellei  

samalla täsmennetä sitä, millaisia ehtoja 
tälle "yleiselle rakennelmalle" on asetetta-
va. Millainen "rakentaminen" on matema-
tiikan harjoittamista ja millainen ei ole? 
Luonnehdintaa voi hiukan täsmentää seu-
raavasti: matematiikka on rakennelma, 
jonka kohteena ovat ideat ja ideoiden suh-
teet toisiinsa.3  — Millaiset "ideat"? — Kaikki 
sellaiset ideat, joiden keskinäisten suhtei-
den selvittämistä edesauttaa niiden esittä-
minen formaalissa ja siis ehdottoman yleis-
pätevässä muodossa. Tämä tekee logiikan 
päättelysääntöjen ja aritmetiikan perus-
operaatioiden läheisen keskinäisen yhtey-
den ymmärrettäväksi. 

Mutta miten sitten on ymmärrettävissä 
Galilein lausuma? Onko todella mahdollis-
ta sanoa, että "luonnon kirja on kirjoitettu 
'ideoiden keskinäisten suhteiden' kielellä?" 
Mihin matematiikan yleinen voima voi pe-
rustua?4  

4. 

Kaikki varhaiset sivilisaatiot loivat toisis-
taan riippumatta matematiikan — siis Väli-
meren itäpäätä ympäröivien alueiden kult-
tuuripiiri, Intia, Kiina sekä Uuden mantereen 
sivilisaatiot nykyisessä Keski- ja Etelä-Ame-
rikassa. Tosin sivilisaatioiden välillä on ar-
vattavasti ollut yhteyksiä paljon enemmän 
kuin mitä arkeologinen aineisto osoittaa, ja 
esimerkiksi Babylonian, Intian ja Kiinan var-
haisten matematiikkojen riippumattomuus 
toisistaan on jossakin määrin kiistanalaista. 
Vanhan ja Uuden mantereen kehitys on 
kuitenkin varmuudella tapahtunut ilman 
keskinäisiä vuorovaikutuksia. On sitä pait-
si uskottavaa, että matematiikan kaltainen 
monimutkainen kulttuurinen rakennelma 
ei voi missään kulttuuripiirissä syntyä yk-
sinomaisesti muualta kulkeutuneena. 

Meidän tuntemamme matematiikka on 
peräisin Kreikasta, mistä se välittyi musli-
mikulttuurin kautta varhaisen uuden ajan 
Eurooppaan, mutta sai matkan varrella vai-
kutteita sekä egyptiläis-babylonialaisesta 
että intialais-kiinalaisesta perinteestä. Krei-
kan matematiikan pisimmälle kehittynyt 
osa oli geometria: aksiomaattinen, deduk-
tiiviseen johtamiseen ja todistuksiin perus- 



tuva järjestelmä, jota vielä nykyäänkin ope-
tetaan suunnilleen samassa muodossa 
kuin minkä Eukleides kokosi oppikirjaksi 
hellenistisellä kaudella Aleksandriassa 
noin 2300 vuotta sitten. 

On usein ajateltu, että varhaisen mate-
matiikan, eritoten geometrian, perustana 
olivat käytännölliset tarpeet. Olettamus 
löytyy sekä Kreikan että Kiinan geometrian 
syntyä kuvaavista vanhoista lähteistä. Aris-
toteles tosin esitti tästä poikkeavan ajatuk-
sen, että geometrian synty Egyptissä sai vi-
rikkeensä pikemminkin joutilaan pappis-
luokan harrastuksesta kuin käytännön tar-
peista. Myös Intiasta on vastaavia viitteitä. 
Aristoteleen näkemys tuntuu saavan tukea 
matematiikan historiasta: Carl Boyer ko-
rostaa5, että kreikkalainen matematiikka 
kehittyi kaikkein voimakkaimmin silloin 
kun se oli kaikkein etäimpänä sovellutuk-
sista (kolmannella ja toisella vuosisadalla 
ennen ajanlaskun alkua). Sitoutuminen so-
vellutuksiin pikemminkin hidasti kuin no-
peutti sen kehitystä. Tämä on itse asiassa 
ymmärrettävää siksi, että matematiikan pe-
rusperiaate on täsmällisyys kun taas sovel-
lutuksissa riittävät likiarvot. Jo babylonia-
laiset matemaatikot ratkaisivat sellaisia ma-
temaattisten käsitteiden, kuten lukujen 
keskinäisiin suhteisiin liittyviä kysymyksiä, 
joiden on vaikea kuvitella nousseen esiin, 
minkään käytännöllisten tarpeiden perus-
talta. Mitä välitöntä käytännöllistä merki-
tystä on muka sillä havainnolla, että neliön 
halkaisijan täsmällistä pituutta ei voi ilmais-
ta sivujen pituuden suhdelukuna, mitattiin-- 
pa sivut kuinka pienellä mittayksiköllä ta-
hansa? Tämä pythagoralaisten matemaatik-
kojen keksintö on lukuteoreettisesti mullis-
tava mutta temppeliä suunnittelevalle ra-
kennusmestarille yhdentekevä.6  

On siis tehtävä jokin seuraavankaltai-
nen olettamus: Klassisessa Kreikassa syn-
tyi, ja jo sitä ennen Egyptissä, Babylonias-
sa, Intiassa ja Kiinassa oli iduillaan, erikois-
laatuinen yhteys ajattelun yleisten sääntö-
jen ja maailman yleisen järjestyksen hah-
mottamisen välillä. Jo Thales Miletolainen 
(kuoli noin 546 e.a.a.), jolta periytyvät van-
himmat tunnetut filosofisten tekstien kat- 

kelmat, oli myös huomattava matemaatik-
ko. Sama pätee järjestään Kreikan klassi-
sen kauden filosofeihin, ja toisaalta kreik-
kalaisen matematiikan "kultakauden" 
edustajat Eukleides, Arkhimedes ja Apol-
lonios kirjoittivat tekstinsä selvästi filosofi-
sessa yhteydessä. Kreikkalaisen matematii-
kan merkittävin saavutus oli geometria, 
joka on sellaisenaan kelvollinen modernin 
länsimaisen tieteen aksiomaattisen tie-
teenihanteen malliksi.? 

Matematiikka tuntuu jollakin merkilli-
sellä tavalla olevan ajattelun yleisten sään-
nönmukaisuuksien ja maailman yleisen 
järjestyksen yhteinen nimittäjä. Eikö tätä 
vasten ole sangen eriskummallista, että 
matematiikan merkittävimmät edistysaske-
leet ovat tapahtuneet mahdollisimman ir-
rallaan käytännön sovellutuksista? 

5. 

On kylläkin ilmeistä, että laskennon var-
haisen kehityksen perustana on ollut käy-
täntö — esimerkiksi tarve verrata asioita toi-
siinsa laskemalla niiden lukumääriä, paino-
ja tai tilavuuksia, sekä seurata ajan kulkua 
tarkkailemalla ja ennustamalla taivaankap-
paleiden kulkua. Ns. primitiivisten kulttuu-
rien laskujärjestelmistä on paljon etnogra-
fista ja arkeologista aineistoa. Laskeminen 
ei kuitenkaan ole vielä matematiikkaa; ma-
tematiikka on laskentoa aksiomatisoituna. 

Aksiomatisoitunut matematiikka on sel-
västi inhimillinen luomus (eli "konstruk-
tio") — tai ehkä "toisen asteen luomus", jos 
yksinkertaisia laskusääntöjä pidetään "en-
simmäisen asteen luomuksina" — siinä sa-
nanmukaisessa merkityksessä, että se on 
inhimillisen ajattelun tuottama. Matema-
tiikka on "keksitty" eikä "löydetty". 

On itse asiassa hedelmätöntä pohtia, 
onko tämä konstruktio "todenmukainen". 
Kysymykseen on nimittäin mahdotonta saa-
da vastausta. Vastauksen voisi saada vain 
kuvittelemalla ulkopuolisen "Arkhimedeen 
pisteen", josta käsin voisi verrata toisiinsa 
inhimillisen kulttuurin luomaa matematiik-
kaa ja maailman säännönmukaisuuksia, 
mutta tällaista ulkopuolisen havainnoinnin 
mahdollistavaa pistettä ei ole olemassa.8  



Ludwig Wittgenstein pohti teoksensa 
Huomautuksia matematiikan perusteista 
alkujaksoissa luonnollisten lukujen ja niillä 
suoritettavien laskutoimitusten "totuudelli-
suutta" ja totesi tästä seuraavasti: 

"Laskeminen (ja tämä merkitsee: niin-
ja-niin laskeminen) on tekniikkaa, jota 
käytetään päivittäin mitä moninaisim-
missa elämämme askareissa. Siksi opim-
mekin laskemaan niin kuin opimme: 
loputtomalla harjoittelulla, armottomal-
la tarkkuudella, ja siksi meiltä taipu-
mattomasti vaaditaan, että me kaikki 
sanomme "yhden" jälkeen "kaksi", "kah-
den" jälkeen "kolme" jne., — 'Mutta onko 
tämä laskenta siis vain jokin käyttö, 
eikö tätä lukujonoa vastaa myös jokin 
totuus?" — "Totuus on, että laskeminen 
on osoittautunut luotettavaksi." — "Py-
ritkö siis sanomaan, että 'olla-tosi' mer-
kitsee: olla käyttökelpoinen (tai hyödyl-
linen)?" — "En. Pyrin sanomaan, ettei 
luonnollisten lukujen sarjasta — sa-
moin kuin omasta k'ielestämmekään —
voida sanoa, että se on tosi, vaan että 
se on käyttökelpoinen — ja ennen kaik-
kea, että sitä käytetään." 9  

Wittgensteinin ajatus käyttökelpoisuudesta 
matematiikan perustana on järkeenkäypä, 
mutta tämä "käyttökelpoisuus" on merkilli-
sen itsepäistä. Matematiikasta on nimittäin 
tämän tästä löydetty sisäisiä ristiriitaisuuk-
sia, joita ovat osoittautuneet tavattoman vai-
keiksi ratkaista. Nämä ovat olleet vaivana 
alusta, siis muinaisesta Kreikasta, saakka. 
Eräs varhaisimmista oli irrationaalilukujen 
keksiminen, mihin jo edellä viittasin. Sen 
taustalla oli yleisempi ja filosofisesti kiin-
nostavampi jatkuvuuden ongelma eli kysy-
mys, "Miten on mahdollista konstruoida 
erillisistä pisteistä jatkuvia entiteettejä, esi-
merkiksi suoria?" — Zenon Elealainen tun-
netuissa paradokseissaan osoitti, että jatku-
vuuden ongelma liittyy liikkeen ymmärtä-
miseen. Mikäli liike mielletään ketjuksi pe-
räkkäistä paikallaan-oloja yksittäisissä pis-
teissä, Akhilleus ei koskaan saa kilpikon-
nan kiinni, ja itse asiassa liike on mahdotto-
muus. Ilman jatkuvuuden käsitettä on ni- 

mittäin mahdotonta ymmärtää, että kappa-
le voi äärellisessä ajassa siirtyä eteenpäin 
äärettömän monen pisteen kautta. 

Uusia ristiriitoja on löytynyt toistuvasti, 
myös tällä vuosisadalla. Erään suurimmista 
järkytyksistä aiheutti itävaltalaissyntyisen 
Kurt Gödelin vuonna 1931 ilmestynyt ar-
tikkeli "Ober formal unentscheidbare Sätze 
der Principia Mathematica und verwandter 
Systeme". Gödel osoitti, että Bertrand Rus-
sellin ja Alfred North Whiteheadin teos 
Principia Mathematica oli epätäydelli-
nen.10  Gödelin lause kaatoi Russellin ja. 
Whiteheadin tavoitteen osoittaa, että mate-
matiikka ja logiikka muodostavat yhtenäi-
sen aksiomaattisen järjestelmän, mikä oli 
siihen asti kunnianhimoisin mutta samalla 
kunnianhimoisimmaksi jäänyt yritys johtaa 
matematiikan olemassaolo yleisemmästä 
perustasta käsin. 

Ns. kaaosteoria eli havainto, että hyvin-
kin yksinkertaiset matemaattiset yhtälöt voi-
vat johtaa ennustamattomiin lopputulok-
siin, on vastaavanlainen matemaattisen ajat-
telun perustavimpia uskomuksia järkyttävä 
ristiriita. Mitä on matematiikan "eksaktius", 
jos yksinkertaistenkaan kaavojen lasken-
nallisia tuloksia ei voi tarkkaan ennustaa?11  

6. 

Ehkä ristiriidat ovat tavallaan "hinta" siitä, 
että matematiikka toimii. Se nimittäin "toi-
mii" lukuisilla eri tavoilla. Ajatelkaamme 
esimerkiksi geometriaa ja aritmetiikkaa. Ne 
ovat läheistä sukua toisilleen, mutta olisi 
ehkä outoa, jos ne voitaisiin täysin ristirii-
dattomasti palauttaa toisikseen. Ovathan 
niiden tutkimat objektit kovin erilaatuisia: 
pisteet, suorat ja käyrät yhtäällä, luvut ja 
laskusäännöt toisaalla. 

Tuntuu siis, että matematiikan sisäiset 
ristiriidat pakottavat tarraamaan entistä tu-
kevammin Wittgensteinin toteamukseen, 
jonka mukaan matematiikan ydin on että 
sitä käytetään. On vain huomattava, että 
matematiikan "käyttämiselle" ei voi asettaa 
yksinkertaisia ulkoisia kriteerejä, jollaisten 
nojalla esimerkiksi arvioidaan teknisten 
järjestelmien käyttökelpoisuutta. Jotenkin 
tuntuu, että "käyttämisen" kriteerit ovat 



matematiikan sisäisiä. Matemaattisten tu-
losten täytyy olla ehdottoman varmoja. Juuri 
tässä valossa on ymmärrettävää, että mate-
matiikka tuntuu kehittyneen tehokkaimmin 
erillään sovellutuksista, sillä sovelletut tu-
lokset eivät voi olla samalla tavoin ehdotto-
man varmoja. Carl Boyerin "Tieteiden ku-
ningattaressa" tämä johtopäätös tulee tois-
tuvasti vastaan. 

Varmuuden vaatimus ei suinkaan ole 
ristiriidassa esimerkiksi sen kanssa, että ns. 
kaaosteoria tekee kyseenalaiseksi mate-
maattisen eksaktiuden yleispätevyyden. 
Kaaosteorian haaste on ymmärtää mikä te-
kee "kaaoksen" mahdolliseksi — tai päin-
vastoin, mikä tekee täsmällisen ennustetta-
vuuden mahdolliseksi. Tämä on vaativa 
matemaattisen perustutkimuksen ongelma. 
On myös mitä vaativin "puhtaan matema-
tiikan" ongelma löytää kriteerejä sille, mil-
loin määrätyn systeemin käyttäytyminen on 
"kaoottista". 

Kummallista kuitenkin on, että mitä 
esoteerisimmat matematiikan haarat joskus 
saavat suuren merkityksen luonnontieteel-
listen teorioiden perustana. Kuka olisi osan-
nut aikanaan odottaa, että epäeuklidinen 
geometria olisi osoittautuva korvaamatto-
maksi apuneuvoksi Einsteinin kehittäessä 
suhteellisuusteorian? 

7. 

Emme voi saavuttaa varmuutta Galilein 
väittämästä, että luonto on kirjoitettu mate-
matiikan kielellä. Luonnontiede sen sijaan 
varmasti on. 

Seuraako tästä, että luonnontieteisiin si-
sältyy samanlainen "konstruoinnin" aines 
kuin matematiikkaan? On useita perusteita 
vastata tähän kysymykseen myöntävästi. 
Erityisen painava peruste nousee tieteen 
omasta kehityksestä. Tiede ei suinkaan ole 
kehittynyt tiedon vähittäisen lisääntymisen 
ja kasaantumisen kautta suoraviivaisesti 
"vähemmästä tiedosta" kohti "enempää tie-
toa", vaan sen kehitykselle ovat luon-
teenomaisia käsitteelliset murrokset, joiden 
yhteydessä vanhat tunnetut tosiasiat ovat 
järjestyneet uudella tavalla. Tämän oival-
luksen olemme velkaa Thomas Kuhnille,  

joka tutki erityisesti antiikista periytyneen 
maakeskisen (ptolemaiolaisen) planeetta-
mallin korvautumista Kopernikuksen au-
rinkokeskisellä mallilla.12  Kopernikaaninen 
kumous oli tyypillinen kuhnilainen "tieteelli-
nen vallankumous" sikäli, että havaintoai-
neisto, se miltä planeettojen liikkeet toi-
siinsa nähden näyttävät, pysyi molemmissa 
teorioissa tietenkin täysin samana. Ero oli 
siinä, millaisen laajemman teorian yhteyteen 
havainnot kytkettiin. Sama asetelma pätee 
yhtä lailla muihin keskeisiin tieteellisiin mur-
roksiin, esimerkiksi newtonilaisen fysiikan 
tai darwinistisen evoluutioteorian syntyyn. 

Kuhnilainen näkemys tieteen historias-
ta on nykyisin jokseenkin kiistattomasti hy-
väksytty. Sillä on seuraavanlainen merkit-
tävä implikaatio teoreettisiin yleistyksiin 
nähden: teoriat ovat aineiston suhteen "ali-
määräytyneitä" eli ne väittävät enemmän 
kuin mitä aineiston nojalla voidaan tiukasti 
päätellä. Kaikki teoriat väittävät todellisuu-
desta enemmän kuin on välittömästi nä-
kösällä. Alamme lähestyä leskenlehtien ja 
tienpenkereiden "todennäköisyyspilven" 
ongelmaa. 

Mistä teoriat saavat tämän kyvyn? Ylei-
sesti ottaen perustana on se, että voimassa 
olevat teoriat rakentuvat yhtäältä hyväksy-
tyistä, joskin itsessään vahvoja teoreettisia. 

toumuksia sisältävistä käsitteistä, ja toi-
saalta hyväksytyistä, matematiikkaan ja lo-
giikkaan nojautuvista päättelysäännöistä. 
Tämä on eräänlainen palautus historialli-
seen taustaan. Teoreettinen ajattelu on vah-
vasti historiallista, ja se toimii sikäli kuin se 
on ennenkin toiminut. Uudet teoreettiset 
ideat ovat osaltaan "arvauksia" ("hypo-
teeseja"), hyppyjä tuntemattomaan, mutta 
ne eivät synny tyhjästä vaan aiempaan tie-
tämykseen nojautuvan määrätietoisen työn 
tuloksena. Ihanne epäilemättä on löytää 
yleisiä säännönmukaisuuksia kuvaavia 
väittämiä, jotka soveltuvat mahdollisimman 
laajaan ilmiöjoukkoon, siis yleisiä lakeja. 
Joskus uudet teoreettiset ideat merkitsevät 
täydellistä katkosta aiempaan ajatteluun 
nähden eli "tieteellistä vallankumousta", 
mutta useimmiten ne rakentuvat suoranai-
sesti aiemman ajattelun aineksista. Aina 



teoreettisen työn perustana on kuitenkin 
menneitten sukupolvien työ. 

Yleistämisen ongelma kiteytyy teoriois-
sa käytettyjen "termien" (eli yleiskäsittei-
den) merkitykseen. Tällä on kaksi ulottu-
vuutta: yhtäältä se, mihin ulkomaailman yk-
sikköön termillä viitataan, ja toisaalta se, 
miten termi määrittyy suhteessa muihin 
termeihin, joiden kanssa sitä käytetään yh-
dessä. Näistä merkitysulottuvuuksista käy-
tetään teknisiä nimityksiä "ekstensio" ja 
"intensio".13  Hyvinkin arkipäiväiset käsit-
teet kantavat tieteellisen selittämisen yh-
teydessä tätä kaksoismerkitystä. Esimerkiksi 
"leskenlehti" on yhtäältä määrätyllä tien-
penkereellä kasvava määrätty kasvi ja toi-
saalta samanaikaisesti kukkakasveihin kuu-
luva kasvitieteellinen yksikkö. Jälkimmäi-
nen merkitysulottuvuus kantaa mukanaan 
koko kasvitieteen historiaa, mm. Linnen 
luokitusjärjestelmää sekä biologista evoluu-
tioteoriaa. Mitään "leskenlehtiin" liittyvää 
tieteellistä väittämää on mahdotonta edes 
pukea sanoiksi ottamatta perustaksi tällai-
sia yleisiä olettamuksia. Tavallaan tieteel-
listen termien "intensionaalinen" merkitys 
ulottuu antiikin Kreikkaan asti ja käsittää 
niin muodoin valtavan määrän kulttuuris-
samme hyväksyttyjä olettamuksia." 

Jokaisen käsitteen "ekstensio" ja "inten-
sio" kulkevat yhdessä. Niiden keskinäinen 
painotus vaihtelee sen mukaan, missä ti-
lanteessa ja miten ko. termiä käytetään. 
"Nominalismin" ja "realismin" vastakohta 
tulee näin itse asiassa ratkaistuksi (tai pi-
kemminkin sen pohtiminen osoittautuu 
hedelmättömäksi, mikä on filosofian histo-
riassa jokseenkin sama asia): termi "les-
kenlehti" esimerkiksi voi tarkoittaa sekä 
yksittäistä kasvia määrätyllä tienpenkereel-
lä että omassa teoreettisessa perinteessäm-
me ja kielenkäytössämme elävää teoreet-
tista yksikköä samanaikaisesti. 

Teoreettiset yksiköt ovat "todella ole-
massa" siksi, että kieleen sitoutunut inhi-
millinen tajunta ja kommunikaatio ovat to-
della olemassa. Samalla tavoin matematiik-
ka on todella olemassa. Tästä ei seuraa, 
että teoreettisilla termeillä tai matematiikal-
la olisi suoranainen vastine ulkoisessa  

maailmassa. — Mutta kuten edellä totesim-
me, vastaavuuden ongelmaa on turha poh-
tia, koska siihen ei kumminkaan ole mah-
dollista saada vastausta. 

8.  

"Ekstension" ja "intension" erottamisesta 
seuraa, että tieteessä voidaan esittää kah-
dentyyppistä kritiikkiä: yhtäältä sellaista, 
joka kohdistuu selitysten "todenperäisyy-
teen" suhteessa niiden käsittelemiin objek-
teihin, tai toisaalta sellaista, joka kohdistuu 
selitysten "merkityksellisyyteen" suhteessa 
niiden taustana olevaan teoreettis-kulttuu-
riseen perustaan. Ensimmäisen tyypin kri-
tiikki on vakiintunut osaksi yleisesti sovel-
lettuja tutkimusmenetelmiä ja sen muodot 
ovat kehittyneitä. Jälkimmäisen tyypin kri-
tiikki sen sijaan on vähäistä, satunnaista, ja 
sen merkitystä ei useinkaan ymmärretä.15  

9.  

Jaakko Hintikka on kehitellyt ajatusta, että 
abstraktioilla on modernissa taiteessa ja 
modernissa tieteessä samantapainen roo-
li.16  Taiteessa käytetyt abstraktiot voidaan 
rinnastaa eräänlaisiin yksittäisiin, yhtey-
destään irrotettuihin "alkiotermeihin" (ku-
ten "väri", "viiva", "muoto", "ympyrä", jne.), 
joiden keskinäisiä yhteyksiä niitä käyttävä 
taiteilija selvittää ja syventää. Abstraktin tai-
deteoksen tuottajalla ei ole tarkoitustakaan 
"viitata" mihinkään ulkoiseen objektiin, vaan 
teoksen merkityssisältö on sen sisältämien 
ideoiden keskinäisissä suhteissa sekä suh-
teissa muihin vastaaviin ideoihin. Siis mer-
kitys perustuu ideoiden "intensioon". 

Mutta ottamalla ideoiden "intensiot" tie-
toisen kehittelyn kohteeksi abstrakti taide 
itse asiassa osoitti, että "intensionaalisuus" 
on mukana kaikessa taiteessa, usein vielä-
pä etusijalla. Myöskään puhtaan esittävänä 
pitämässämme taiteessa yksittäisten termi-
en "merkitys" ei liity pelkästään "ekstensi-
oon" eli siihen, mihin kuva "viittaa". "Esit-
tävä" taide on tosiasiassa aina sopimusten 
sitomaa, ja puhdas esittävyys on harha. Tä-
män osoittaa kaikkein parhaiten taiteen oma 
historia, nimittäin se, miten suuresti "esittä-
vyyden" sopimukset ovat vaihdelleet eri ai- 



Edessä: Samrite Malina, Latvia, Tunteet (1992) installaatio, lasi ja teräs. Taustalla: Sigurdur 
Gudmundsson, Islanti, Encore 1 triptyykki (1991) värivalokuva, 3x59x83. 

kakausina. Uusia esittämisen tapoja on aina 
ollut vaikea hyväksyä — myös sellaisia, joita 
me nykyisin pidämme itsestään selvinä 
(Schjerfbeck, Gallen-Kallela, Sallinen...). 

Taiteen kantamat merkitykset osoittau-
tuvat siis yleisemmän merkityksellisyys-ka-
tegorian alalajiksi. Taide ja tiede ovat si-
doksissa samaan kulttuurissa elävien mer-
kitysten verkkoon. Ne molemmat voivat 
nostaa näkösälle, arvioida, kritikoida ja jär-
jestää uudelleen kulttuuristen merkitysten 
vallitsevia rakenteita. Taiteen ja tieteen 
kulttuurisessa asemassa on kuitenkin myös 
tärkeä ero. Taide voi toimia paljon va-
paammin kuin tiede, joka on tiukemmin 
sidottu omaan "ekstensioonsa", eli siihen 
maailman ilmiöalueeseen, jota se pyrkii se-
littämään. Taiteella ei ole yhtä selvää "eks-
tensiota". 

Uskaltaudun väittämään, että tieteelli-
sellä ja taiteellisella toiminnalla on toinen-
kin yhteinen piirre: ne osoittautuvat jälki-
maailman silmissä sitä hedelmällisemmiksi 
mitä omalakisemmin ne voivat kehittyä. 
Ajatelkaamme Duchampin provokaatioiden 
sisäsyntyisyyttä tai koko modernismin pe-
rustana olevien metodisten oivallusten si-
säsyntyisyyttä. 

1 0 . 

Taiteen erilaiset suuntaukset ja perinteet 
eroavat suuresti toisistaan siinä, mitkä kult-
tuurin alueet sisältyvät niiden kriittisen ar-
vioinnin piiriin. Erityisesti käsitetaide on 
laajentanut mahdollisuuksia eritellä järjes-
telmällisesti kulttuurissa eläviä merkitysten 
vyyhtejä. Uranuurtaja Marcel Duchamp 
selvitti — Arthur Danton tulkinnan mukaan17  



— "taideteoksen" käsitettä. Dadan ja fluxuk-
sen edustajat arvioivat taiteellisen toimin-
nan käsitettä. Mutta käsitetaiteen kriittinen 
potentiaali ei suinkaan rajoitu tähän, vaan 
sen perusoivallukset voi liittää minkä ta-
hansa kulttuurisen ilmiön, siis minkä ta-
hansa ilmiön, merkitysulottuvuuksien jäsen-
tämiseen, kritikoimiseen ja arviointiin. 
Vaikkapa luonnon. 

Tällä tavoin ymmärrettynä käsitetaide 
voi tulla yllättävän lähelle tieteen tavoittei-
ta, erityisesti tieteen "intensionaalisen" kri-
tiikin tarpeita, siis tieteen kulttuurisen mer-
kityksen arviointia. Näkökulma on kuiten-
kin toinen. Taide on tietenkin tieteen ulko-
puolella aivan samoin kuin tiede on taiteen 
ulkopuolella; kovin kirjaimellisesti perus-
tellut yritykset löytää tieteen ja taiteen "sa-
muus" esimerkiksi havaintopsykologiasta 
ovat sen tähden epäilyttäviä. 

Erityisen kiinnostavaa tässä yhteydessä 
kuitenkin on se, että tieteet-1' "intensionaali-
nen" kritiikki tieteen omin keinoin on 
osoittautunut tavattoman vaikeaksi (tai ai-
nakaan sitä ei juuri harjoiteta). 

1 1 . 

Mutta vaikka "tiede" onkin "taiteen" ulko-
puolella, ja päinvastoin, tieteellisen ja tai-
teellisen toiminnan välillä voi olla kiinnos-
tavia yhtäläisyyksiä. Nämä eivät rajoitu 
psykologiaan, vaan kyse on tieteen tai tai-
teen harjoittamisesta kulttuurisena toimin-
tana. Tutkijan (ja filosofin) hahmo on ollut 
kirjallisuudessa kiinnostuksen kohteena 
kautta aikojen. Myös kuvataide voi luoda 
metaforia tieteellisen tietämisen teistä —
esimerkiksi seuraavankaltaisia: 

— Tohtori Faustuksen kammio, josta Mefis-
toteles on juuri lähtenyt hahmoteltuaan 
sarjaan tauluja vastauksen ratkaisematto-
maksi luultuun ongelmaan. 

— Pelkistetty tila, joka kerää ympärilleen 
filosofin ajattoman, harmonisen, puhtaan 
ajattelun maailman. 

— Rykelmä palloja, jotka ovat jääneet eri-
muotoisten kappaleiden keskinäisiä suhteita 
tutkivan geometrikon työpajan lattialle. 

— Renessanssiajan piirtäjien studioissa syn-
tyneitä tutkielmia, joissa selvitetään tapoja 
kuvata eläinten ilmeitä asentojen ja valon 
avulla. 

— Karttaluonnoksia, jotka luovat järjestystä 
outoihin maihin. 

— Tutkimusretkillä kerättyä havainto- ja do-
kumenttiaineistoa, jonka merkitys selviää 
vasta ajan myötä. 

Metaforat eivät koskaan ole "tosia", mutta 
ne voivat olla osuvia. Tieteelliseen työhön 
sisältyy mitä moninaisimpia aineksia. Var-
maa on, että taiteilijat voivat yhdistää niitä 
toisiinsa paljon vapaammin kuin tieteilijät 
konsanaan. 

1 2 . 

Eräät modernit taiteilijat, esimerkiksi Paul 
Klee, ovat pitäneet luonnon järjestelmällis-
tä tutkimista työnsä olennaisena osana —
aivan kuten renessanssin aikaiset edeltä-
jänsä Leonardo da Vinci, Albrecht Durer 
sekä monet muut. Klee kirjoitti vuonna 1923 
esseen "Luonnontutkimuksen tiet" aloitta-
en sen lauseilla "Vuoropuhelu luonnon 
kanssa on taiteilijalle conditio sine qua non, 
välttämätön edellytys. Taiteilija on ihminen, 
osa luontoa ja luonnon osa luonnon tilas-
sa." Essee on sarja aforisminomaisia huo-
mautuksia järjestelmällisen ja ennakko-
odotuksista vapaan havainnoinnin ja työs-
kentelyn merkityksestä. Se päättyy seuraa-
viin lauseisiin: 

Sitä mukaan kun hän kasvaa luon-
nontarkastelussaan ja näkemyksessään 
luonnosta kohti maailmankatsomusta, 
hän pystyy vapaasti hahmottamaan 
abstrakteja rakenteita, jotka ylittävät 
tahdonalaisen kaavamaisuuden ja ta-
voittavat uuden luonnollisuuden, työn 
luonnollisuuden. Tuolloin hän luo työn, 
tai osallistuu töiden luomiseen, jotka 
ovat verrattavissa Jumalan töihin.18  

Sixten Ringbom on varoittanut ottamasta 
Kleen ja muiden modernismin klassikoi-
den "tutkimus"-teesejä liian kirjaimellises-
ti.19  Tarkkaan ottaen niiden kohteena ei 



ole luonto tutkimuskohteena, vaan tietyn-
lainen suhtautumistapa maailmaan ja maa-
ilmassa olemiseen ylimalkaan. 

Epäilemättä Ringbomin skepsis on oi-
keutettua sikäli, että taiteellinen käsiteana-
lyysi ei voi korvata tiedettä luonnontunte-
muksessa eikä millään muullakaan alalla. 
Olisi aika hullunkurista pitää taiteilijan intui-
tiota systemaattisena tieteellisenä tutkimuk-
sena. Tähän ei kuitenkaan ole tarvettakaan, 
sillä taiteilija ja tutkija kritikoivat ja kom-
mentoivat asioita eri näkökulmista. Voisi 
ehkä sanoa seuraavasti: tieteen kohteena on 
luonto, taiteen kohteena on luontosuhde. 

1 3 . 

Olemmeko lainkaan viisastuneet pyrki-
myksessämme arvioida, mitä voimme sa-
noa leskenlehtien ja tienpenkereiden kes-
kinäisestä suhteesta? Kysymyksen "eksten-
tionaalisen" ulottuvuuden suhteen emme 
tietenkään ole. Leskenlehtien ja tienpenke-
reiden muodostaman "todennäköisyyspil-
ven" tarkempi jäsentäminen on spesifi on-
gelma, ja spesifien ongelmien ratkaisemi-
seen tarvitaan spesifejä työkaluja. 

Sen sijaan olemme ehkä päässeet hiu-
kan perille siitä, millaista toimintaa harjoi-
tamme kun esitämme vaikkapa leskenleh-
tiä ja tienpenkereitä koskevia yleistäviä 
väitteitä. Yleistykset eivät ole pelkästään 
väitteitä maailmasta, ne ovat myös väitteitä 
maailman merkityksellisyydestä. Tähän 
seikkaan perustuvat taiteen ja tieteen kes-
kinäiset yhteydet. Niiden välillä vallitsee 
eräänlainen "perheyhtäläisyys": ne ovat ta-
poja kulttuurissa elävän ihmisen arvioida 
olemisensa ja ympäristönsä merkityksiä ja 
merkityssuhteita. Emme tunne emmekä 
osaa kuvitella muunlaisia kuin kulttuurissa 
eläviä ihmisiä. 

Koska tiede ja taide sijoittuvat yhteisen 
kulttuurisen alueensa eri laidoille, ne lä-
hestyvät yhteisiäkin ongelmia täysin erilai-
sista näkökulmista. Siksi myös niiden tek-
niikat eroavat.20  Tekniikat ovat erilaisia sik-
si, että ne on tehty toimimista silmälläpitä-
en, ja se, mitä "toimimisella" ymmärretään, 
vaihtelee eri aloilla. 

Ehkä yllä oleva ajatus tarjoaa eräänlai- 

sen ratkaisun matematiikan toimimisen 
ongelmaan: ehkä matematiikka ei toimi-
kaan "yleensä", vaan nimenomaan niissä 
tilanteissa mihin se on tehty toimimaan.21  
Matematiikka on ideoiden keskinäisten 
yhteyksien tiedettä, ja se toimii sikäli kuin 
todellisuuden kappaleet voidaan konstru-
oida matemaattisten ideoiden kaltaisiksi. 
Jos leskenlehdet voidaan esittää matemaat-
tisten objektien kaltaisina, niihin soveltu-
vat matematiikan säännöt. Määrättyihin 
"leskenlehtien" ominaisuuksiin tämä toden 
totta pätee, ja näihin ominaisuuksiin näh-
den siis pätevät matematiikan säännöt yhtä 
lailla. Mutta heti kun yhtäläisyys murtuu, 
murtuu myös matematiikan pätevyys.22  

Mitä tästä voi päätellä matematiikan 
sekä muiden käytössämme olevien päätte-
lyn yleisiä periaatteita koskevien sääntöjen 
"todenmukaisuudesta"? — Ei mitään; mutta, 
kuten jo edellä totesimme, tämä ei ole eri-
tyisen mielenkiintoinen kysymys koska sii-
hen ei kumminkaan voi saada vastausta. 

1 4 . 

Tieteellä ja taiteella on vielä yksi yhteinen 
piirre: kiinnostavinta molemmissa on se, 
mikä on uutta. — Mutta eikö voitaisi ajatella, 
että jokin asia opittaisiin joskus lopullisesti 
ja voitaisiin tyytyä olevaan eikä uutta enää 
tarvittaisi? — Tämä on mahdotonta, sillä 
maailma syntyy koko ajan uutena. Tieten-
kin vanhan perustalta, mutta kun vanhat 
asiat yhdistyvät uudelleen uudella tavalla, 
tulos on uusi. Uusiutuminen alati uusiutu-
vassa maailmassa vaatii uusia näkemyksiä, 
kykyjä ja taitoja sekä tieteen että taiteen 
kaikilla aloilla. 

Harva meistä haluaisi, että lapsemme 
oppisivat koulussa täsmälleen samat taidot 
ja taitamattomuudet kuin me itse opimme. 

Uusi on sellaista, mitä ei hetki sitten 
ollut mutta nyt on. Miten se voisi olla itses-
tään selvää, suoraa päätä ilman vaivannä-
köä ymmärrettävissä? 

1 5 . 

Luonnontuntemuksen tiet ovat moninaiset, 
eikä mikään niistä ole ennalta tiedettyyn 
maaliin etenevä valtaväylä. 



viitteet 

1. Kirjoitus ilmestyi alunperin Porin Taidemu-
seon kokoelmista kootun näyttelyn "Luon-
nontuntemus" (19.5.-12.6.1995) luettelossa. 

2. Georg Henrik von Wright (Logiikka, filosofia 
ja kieli. 2. panos. Otava 1968) käyttää esi-
merkkinä "määrätystä kuvauksesta" ilmaisua 
"Yhdysvaltain nykyinen presidentti"; ilmaisu 
tekee yksikäsitteisesti selväksi, kenestä on 
puhe, mutta ei kuitenkaan ole erisnimi. 

3. Tämän luonnehdinnan esittää Ian Stewart: 
The Problems of Mathematics. Oxford Univ. 
Press 1987. 

4. Osmo Pekosen toimittamaan teokseen Sym-
bolien metsässä. Matemaattisia esseitä (Art 
House 1992) sisältyy Nobel fyysikon, Eugene 
P. Wignerin klassinen artikkeli "Matematiikan 
käsittämätön tehokkuus luonnontieteissä". 

5. Carl Boyer: Tieteiden kuningatar. Matema-
tiikan historia I ja II. Art House 1995. 

6. Boyerin mukaan keksinnön teki todennäköi-
sesti Hippasos Metapontionilainen noin 420 
e. a. a. 

7. Ks. esim. G.H. von Wright: Logiikka, filosofia 
ja kieli, emt.; Holger Thesleff & Juha Sihvola: 
Antiikin filosofia ja aatemaailma. WSOY 1994. 

8. Arkhimedeen kerrotaan kerskuneen, että jos 
hänelle annetaan kiintopiste ja vipuvarsi, hän 
voi kammeta maapallon radaltaan. 

9. Ludwig Wittgenstein: Huomautuksia mate-
matiikan perusteista. Suom. Heikki Nyman. 
WSOY 1985, 21-2. 

10. Tarkkaan ottaen kyse oli siitä, että Gödel 
osoitti aksiomaattisen menetelmän sillä tavoin 
vajavaiseksi, että edes kokonaislukujen jar-
jestelmää ei voida koskaan kokonaisuudes-
saan aksiomatisoida - tai että mikäli se teh-
dään, tässä joudutaan turvautumaan menetel-
miin, jotka ovat vahvempia kuin aritmetiikka 
itse. "Aksiomatisoitu logiikka ja matematiikka 
ei muodosta yhtä ainoata järjestelmää", to-
teaa von Wright (Logiikka, filosofia ja kieli). 

11. James Gleick: Kaaos. Art House 1988; Ivar 
Ekeland: Ennakoimattoman matematiikka. 
Art House 1990. "Kaaos" on tälle havainnolle 
onnettoman harhaanjohtava nimitys, sillä ky-
se ei ole siitä, että lopputulos ei olisi deter-
ministisesti määrätty, vaan siitä, että lopputu-
loksen täsmällinen arvo määräytyy äärimmäi-
sen herkästi alkuarvoista. Termi "kaaos" epäi-
lemättä ilmentää sitä, miten vahvassa ristirii-
dassa havainto on arki-intuitiomme kanssa. 
Vielä hankalampi on tajuta, että ennakoimat-
tomuuden ongelma tuntuu olevan matemati-
ikassa sisäsyntyistä - esimerkiksi neliön hal-
kaisijan sisältävien lausekkeiden arvo vaihte-
lee sen mukaan, kuinka monella desimaalilla 
halkaisijan arvo ilmaistaan. On siis ymmärret- 

tävää, että topologia eli asioiden keskinäistä 
sijaintia tutkiva matematiikan haara on 
"kaaostutkimuksen" keskiössä. 

12. Thomas Kuhnin teos Tieteellisten vallanku-
mousten rakenne on juuri ilmestynyt suo-
mennoksena (Art House 1994; alkuteos 1962, 
toinen laajennettu painos 1970). Kuhnin Kop-
ernikuksen teorian läpimurtoa koskeva teos 
The Copernican Revolution ilmestyi vuonna 
1957. - Vuosiluvut ovat kiinnostavia osoit-
taessaan, miten uusi tämä Kuhnin tuottama. 
"vallankumous" tieteenhistoriallisessa ajatte-
lussa itse asiassa on. 

13. Erottelun merkityksen oivalsi saksalainen 
loogikko Gottlob Frege 1800-lopulla. Hänen 
käyttämänsä klassinen esimerkki oli termi-
pari "aamutähti" vs. "iltatähti"; näillä on sama 
"ekstensio" mutta sangen erilainen "intensio". 

14. Siitä miten teoreettiset ennakko-olettamukset 
ehdollistavat tieteellistä ajattelua, ks. Yrjö Haila 
& Richard Levins: Ekologian ulottuvuudet. 
Vastapaino 1992. 

15. Haila & Levins, emt. 
16. Jaakko Hintikka: Kieli ja mieli. Otava 1982. 
17. Arthur Danto: The Philosophical Disenfran-

chisement of Art. Columbia University Press, 
New York 1986. 

18. Alkuteksti "Wege des Naturstudiums" ilmes-
tyi Bauhausin vuosikirjassa Staatliches Bau-
haus Weimar 1919-23; suomennos Taide-
lehdessä no 1/1985. 

19. Sixten Ringbom: Pinta ja syvyys. Kustannus 
Oy Taide 1989. 

20. Jollakin vaikeasti artikuloitavalla tasolla me-
netelmät ovat samankaltaisia. Monet suuret 
matemaatikot ovat esimerkiksi olleet lahjak-
kaita muusikoita. Tämä ei kuitenkaan mer-
kitse, että viulunsoitto olisi ollut Einsteinille 
suhteellisuusteorian luomisen työkalu. 

21. On siis täysin mahdollista kuvitella matemati-
ikan "yleispätevyys" vain seuraukseksi siitä, 
että inhimillinen tietämys on puettu mate-
maattiseen muotoon. Tähän epäilyyn voi vas-
tata vain uskontunnustuksella: "Matematiikan 
kielen soveltuvuus luonnonlakien muotoiluun 
on ihme, jota emme ymmärrä, ja ihmeellinen 
lahja, jota emme ole ansainneet. Meidän pitäisi 
olla siitä kiitollisia ja toivoa, että se säilyy 
voimassa tulevaisuudessakin ja että se laajen-
taa tietomme piiriä niin hyvässä kuin pahassa, 
niin mielihyväksemme kuin ehkä myös häm-
mingiksemme." (Eugene P. Wigner, ema.). 

22. Huomattakoon, että tämä muotoilu vain siir-
tää ongelman toiseen paikkaan. Tämän jäl-
keen on nimittäin kysyttävä, "Miten on mah-
dollista, että luonnon objektit voidaan niin 
usein ja niin monissa tilanteissa esittää mate-
maattisten objektien kaltaisina?" 


