SarRA HEINEMAA

SUKUPUOLI, VALINTA JA TYYLI

HUOMAUTUKSIA BUTLERIN JA
BEAUVOIRIN ONGELMAN-
ASETTELUN YHTEYKSISTA

hdysvaltalainen filosofi Ju-
dith Butler julkaisi vuon-
. na 1990 keskustelua heritti-
neen teoksen Gender Troub-
le. Teos asetti kysymyksenalaisiksi nai-
sen ja sukupuolen kisitteet ja liikautti
ndin naistutkimuksen ja feministisen teo-
rianmuodostuksen perusteita. Se avasi uu-
delleen Simone de Beauvoirin kiusalliset
kysymykset: “Onko naisia todella olemas-
sa? — Miki on nainen?” (1949/1993:11).1
Butler aloitti teoksensa kirjaamalla
viittdmid, jotka naistutkimuksesta kisin
katsottuna saattavat ndyttad kisitteellisil-
t4a sekaannuksilta: hidn viittasi Julia Kris-
tevaan joka Kirjoittaa, ettd “’naisten’ ei
tarkkaan ottaen voida sanoa olevan ole-
massa”, Luce Irigarayhin jonka mukaan
"naisella ei ole sukupuolta” ja Michel
Foucault'n joka viittdd ettd “seksuaali-
suuden mekanismit ovat synnyttineet
sukupuolen kisitteen”Tarkoituksena oli
kehittidd niiden ajattelijoiden kautta uutta
antiessentialistista seksuaalisuus- ja suku-
puolikisitystd.?

NIIN SANOTTU VOLUNTARISTINEN
SUKUPUOLITEORIA

Butler ei suinkaan ole ainoa anglo-ame-
rikkalaisen feminismin kriitikko, joka on

vaatinut naisen ja sukupuolen kisitteiden
uudelleenarvioimista (vrt. Birke 1986, Ga-
tens 1991), mutta hin on filosofisesti kiin-
toisin.

Kolme vuotta Gender Trouble -teok-
sen jalkeen ilmestyi uusi kirja Bodies That
Matter, jossa Butler tarkensi edellisessi teok-
sessaan esittdimididn kantoja ja niistd tehtyja
yksinkertaistavia tulkintoja. Yksi vd4rintul-
kinta, jota vastaan Butler hyokkisi, pitdd
Gender Trouble -teosta voluntaristisen su-
kupuoliteorian puolustuksena. Butlerin on
esitetty viittdvin, ettd ihmisyksilo valit-
see sukupuolensa (ks. esim. Kaplan 1992:
845, Weston 1993:5, 11-14). Eiki valinta
koske vain sukupuolen mentaalista ja
kayttadytymispuolta, vaan my6s ruumiilli-
sia piirteitd: ne ovat tahdonalaisia ilmioitd,
valittavissa periaatteessa samalla lailla kuin
vaatteet ja kampaukset (vrt. Butler 1993:x).

Voluntarististen sukupuolikisityksien
tueksi esitetddn erilaisia ruumiin muok-
kauksen tekniikoita: kehonrakennus, laih-
dutus, ihon vaalennus, niin sanotut kau-
neusleikkaukset ja sukupuolenvaihdos-
hoidot. Taustalla vaikuttaa kartesiolainen
ihmiskisitys, jonka mukaan ihminen
muodostuu kahdesta olemuksellisesti eri-
laisesta substanssista: mentaalisesta ja ma-
teriaalisesta. T4t kdsitystd luonnehditaan


https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg

toisinaan harhaanjohtavasti sanomalla, ettid
siind mieli hallitsee ruumista. Tosiasiassa
Descartes asetti vapaan tahdon niin mie-
len- kuin ruumiintoimintojen ylipuolelle.
Ihminen kykenee tahtonsa voimalla hyl-
kdidmaiin aistiensa ja havaintojensa todis-
tuksen, mutta myos jirjen totuudet, esi-
merkiksi matemaattiset totuudet. Hidn ky-
kenee vastustamaan niin fyysistd, sosiaa-
lista kuin loogistakin pakkoa. (Descartes
1641/1990:art.58:40, 1649/1990:art.152—
153:384, vrt. Baier 1981, Alanen 1989, Baier
1990, Hatfield 1992.)

Kun voluntarismia sovelletaan suku-
puoleen viitetdin, ettd ihminen kykenee
hyviksymidin ja hylkdamiidn sekd suku-
puolen mentaaliset ettd fyysiset osateki-
jat. Hinen ei tarvitse hyviksy4 tunteelli-
suutta, epdloogisuutta, huonoa suuntavais-
toa eikd aistinelinten herkkyyttd (vrt. Moir
ja Jessel 1989), eikd hinen tarvitse tyytyi
edes ruumiinsa hahmoon: rinnat voi lei-
kata pois tai kasvattaa silikonilla.

Butlerin Gender Trouble sisiltia kisit-
teitd — peli/leikki, performanssi ja parodia
— jotka kayttoyhteydesti erotettuina syn-
nytttavit kuvan erilaisilla sukupuoliomi-
naisuuksilla leikittelevastd subjektista ja
saattavat johtaa voluntaristisiin tulkintoi-
hin. Kokonaisuudessaan teos kuitenkin
pyrkii rakentamaan sukupuoliteoriaa Michel
Foucaultn ajatusten perustalle, ja tarkasti
luettuna Butler tekee selviksi, ettd hinen
projektinsa on selvisti voluntaristismin
vastainen (1990:111-112, 143, 1993:93—
95, 223-241, v1t. Pulkkinen 1993, 1994).3

Vastakkaisuus asettuu Butlerin ja feno-
menologien, ennen muuta Butlerin ja Si-
mone de Beauvoirin vilille (Butler 1990:32,
143, 153).4 Butler tulkitsee Beauvoirin sart-
relaiseksi voluntaristiksi (1986:35-36,
1990:111-112, 129) ja pyrkii osoittamaan,
ettd hinen oma foucault’lainen nikemyk-
sensi hylkdd Beauvoirin kyseenalaiset ole-
tukset: ennen muuta ajatuksen vapaasta
tahdosta ja tietoisuudesta, joka on riippu-
maton ruumiista ja seksuaalisuudesta.>

Lihtokohtana on Foucault'n viite, jon-
ka mukaan sukupuoli (sexe) — mentaa-
lisena ja ruumiillisena ykseyteni — on sek-

suaalisuuden mekanismien tuottama kisite
(1976/1984:152, vrt. Butler 1990:23).6 TAmi
kisite on Foucault'n mukaan tehnyt mah-
dolliseksi liittid yhteen — keinotekoiseksi
kokonaisuudeksi— erilaisia anatomisia te-
kijoitd, biologisia funktioita, kdyttdytymis-
piirteitd, aistimuksia ja nautintoja (1976/
1984:154). Lisdksi kuvitteellinen kokonai-
suus esittdytyy ja esitetddn kausaalisena
perustana niille kiyttiytymismuodoille ja
kiytinnoille, joiden vaikutusta se itse asias-
sa on (Foucault: 1976/1984:154-155).

Tuotanto- ja muokkausprosessi ei kos-
ke vain kisityksidmme ruumiista, vaan itse
ruumiita. Foucault ei halua kirjoittaa vain
sukupuolen kisitteen aatehistoriaa vaan
ennen muuta sukupuolittuneiden ruumii-
den “historian” (1976/1984:152).

Butler lihtee seuraamaan Foucault'ta
ja ottaa tehtidvikseen selvittdd, missd mer-
kityksessd sukupuoli on muodostettu ja
tuotettu.” Tarkoituksena on panna alulle
naiset-kategorian feministinen genealogia
(Butler 1990:5, 147). Tuotantoa ei pidi
kuvitella alistamisprosessiksi, jossa rajoit-
tamaton vietti tai luonnostaan vapaa sub-
jekti pakotetaan sille vieraisiin muotoihin
(vrt. Foucault 1976/1984:103). Kyseessi on
prosessi, joka tuottaa my0s raaka-aineensa:
niin vietin kuin subjektinkin (Butler 1990:
1-6, 142-147, 1993:94-95, 224-230). Butler
huomauttaa, etti valinnan kisite ei ole
tdmdn prosessin kuvaamisessa vain riitti-
mitdn, vaan jopa kisittimiton ja toisi-
naan myos julma (1993:93). Voluntarismi
ei hinen mukaansa ole vain epitosi, vaan
myds moraalisesti moitittava kanta

Artikkelini tarkoituksena on selvittdd
Butlerin genealogian ja Beauvoirin “vo-
luntarismin” suhdetta. Pyrin osoittamaan,
ettd Butlerin Beauvoir-luenta on viiri: Le
deuxiéme sexe ei ole voluntaristinen But-
lerin tarkoittamassa kartesiolaisessa ja sart-
relaisessa merkityksessd. Beauvoirin sub-
jekti ei ole Descartesin cogito eikd Sartren
olio-itselleen, vaan lihempini Maurice
Merleau-Pontyn maailmaan kietoutunutta
ruumissubjektia. Valinta — esimerkiksi su-
kupuolen valinta — ei sen kohdalla mer-
kitse tietoisuuden aktia, vaan ruumiin aset-

ITAAL YO VINITVA ‘1100dn¥ns [ €

IBL e

§6/1



VALINTA JA TYYLI 32

SUKUPUOLI,

1/95 o

T&E

tumista tiettyyn tilanteeseen — tai tarkem-
min sanottuna tietyssi tilanteessa.

Osoitan, ettd Butlerin harhaanjohtavaa
luentaa ohjaa Kisitteellinen erottelu, joka
on vieras Beauvoirin tekstille. Butler pai-
tyy samastamaan Beauvoirin ongelmat
Sartren ja Descartesin ongelmiin ennen
muuta siksi, ettd hin lukee Beauvoirin kir-
joitusta anglo-amerikkalaisen sex/gender-
erottelun kautta. Hin asettaa oman tyon-
sid yhdeksi paimiriksi timin erottelun
purkamisen, mutta kriittisestd asenteestaan
huolimatta lukee sen sisille Beauvoirin
tekstiin.

Vaikka siis Butlerin Beauvoir-tulkinta
korjaa virheiti, joita aikaisemmat amerik-
kalaislukijat ovat tehneet, hin silti lukee
Beauvoiria yhi liiaksi yhtdiltd Sartren teorian
ja toisaalta anglo-amerikkalaisen kisitteis-
ton kautta. Kun tarkennamme Beauvoir-
tulkintaa ja irrotamme sen sex/gender-
erottelusta, voimme nihdi, ettd Beauvoirin
kysymys ei ji4 aivan niin kauas Butlerin
kysymyksestd kuin miti timi antaa ym-
martdd. Tarkoituksena on tutkia sukupuo-
littumista sekid mentaalisena ettd ruumiil-
lisena — mutta aina jo merkityksellisend
— ilmioni.

NAISEKSI EI SYNNYTA...

Butler — kuten lukemattomat muutkin
Beauvoir-tulkit — ottaa analyysinsa lihtokoh-
daksi jo kuuluisaksi muodostuneen lau-
seen: "Naiseksi ei synnytd, naiseksi tul-
laan” (Beauvoir 1949/1991:13).8 Hin pyr-
kii ensiksi osoittamaan, etti monet eng-
lanninkieliselld kulttuurialueella toimivat
feministit ovat ymmartineet vdirin timin
tulemisen prosessin. Toiseksi hdn argu-
mentoi, ettd oikein ymmirrettyni Le deu-
xiéme sexe esittdi voluntaristisen suku-
puolikisityksen (Butler 1986:35-36).
Naiseksi tulemisen prosessi on anglo-
amerikkalaisessa feminismissi usein kisi-
tetty syy-seuraus-suhteeksi. Beauvoirin on
uskottu osoittaneen, etti tietyt yhteiskun-
nalliset rakenteet aiheuttavat naiseksi ni-
metyn ilmi6n. Yhteiskunnan on viitetty
tekevin tai muovaavan yksiloistd naisia.
(Ks. esim. Millett 1969/1970, Greer 1970/

1978, Firestone 1971/1988, Oakley 1972,
vrt. myds Rowbotham 1973/1986:10-11,
31-37, Mitchell 1974/1990: 301, 307.)°

Anglo-amerikkalaiset feministit ovat siis
uskoneet Beauvoirin hytkkiidvin ennen
muuta biologismia vastaan, toisin sanoen
sitd viitettd vastaan, ettd biologiset tekijit
— tarkemmin sanottuna kromosomit ja hor-
monit — aiheuttavat ne piirteet, joiden ke-
rdytymid nimitimme naiseksi. Jos tulkin-
ta on oikea, Beauvoir hylkdid biologisen
determinismin, mutta korvaa luonnollisen
pakon yhteiskunnallisella pakolla.

Tulkinta saa tukea Le deuxiéme sexe
-teoksen alkupuolelle sijoittuvasta jaksos-
ta, jossa Beauvoir tutkii biologististen seli-
tysyritysten riittdvyyttd, ja toteaa ne kesti-
mattémiksi. Hin argumentoi, ettd biologi-
sista tosiasioista ei 16ydy riittdvdd perus-
taa miesten ja naisten viliselle kahtiajaol-
le (1949/1993:37-77).

Beauvoirin strategia on tissi erikoinen.
Hin ika4n kuin sukeltaa sisille biologisti-
seen keskusteluun ja omaksuu sen kisit-
teiston (erit. 1949/1991:43-44). Jotkut tul-
kitsijat ovatkin syyttdneet teosta ristiriitai-
seksi: yhtddltd Beauvoir sanoo hylkddvin-
sd biologiset selitykset, mutta toisaalta hin
itse tuottaa tillaisia selityksid. Esimerkiksi
Aino Saarinen Viittii teoksessaan Vapaut-
ta naisille, etti Beauvoir osoittaa naisten
toissijaisen aseman syyksi heid4n biologi-
sen tehtdvinsi lajin jatkamisessa (1985:
132, vrt. myds Alanen 1985/1986, Hart-
sock 1985, Dallery 1990).

Michele le Doeuff (1979/1980, 1989/
1991) on puolustanut hedelmillisempid lu-
kutapaa, joka teoksen kokonaisuuden kan-
nalta on my0s pitavimpi. Hinen mukaan-
sa Beauvoirin teksti ei tue biologispohjai-
sia selityksid, vaan osoittaa niiden rajat.
Beauvoir sanoo selvisti ottavansa biolo-
gien ja fysiologien kisitteiston kayttoon
vain viliaikaisesti, strategisista syistd sel-
vittidkseen sanan ”"naispuolinen” merki-
tystd. Ja hin paittid biologiaa koskevan
jakson suorasanaisesti: ”"Biologia ei riitd
vastaamaan meitd askarruttavaan kysymyk-
seen, miksi nainen on Toinen”’ (1949/

1993:77).



Kyseessi ei siis ole biologismin puo-
lustus, vaan sen sisdinen kritiikki. Linda
Zerilli (1992) viittd4 jopa, ettd Le deuxieme
sexe -teoksen alku on mimeettinen kirjoi-
tus Luce Irigarayn (1977/1983:142-143)
kuvaamassa mielessi. Zerillin mukaan:

Beauvoir ottaa kdyttoonsd miehen
ndenndisesti puolueettoman puheen,
Joka johtaa naisen lisddntymistehtdvin
naaraseldimen lisddntymistehtdvastd ja
naisen passivisuuden munasolun pas-
siivisuudesta. Mutta sen sijaan ettd
Beauvoir omaksuisi tdmdn ddnen kri-
titkittomdsti, hdn ottaa sen omaan, tu-
hoisaan kdyttéénsd. Hdn matkii lisddn-
tymisbiologian kieltd ja johtaa siitd nau-
rettavan jdrjettomyyden, joka osoittaa,
ettd tamd kieli ei ole tieteellisesti uskot-
tavaa. Biologisen keskustelun aukoissa
‘paljastuu sanan naispuolinen merki-
tys’ (1992:118).

Perinteinen anglo-amerikkalainen Beau-
voir-tulkinta osuu siis oikeaan viittiessiin,
ettd Beauvoir hylkdd biologismin, mutta
kyseessd on vain harhaanjohtava osato-
tuus. Le deuxiéme sexe ei nimittiin osoita
riittdmattomiksi pelkdstdin biologiaan
pohjaavia selityksid, vaan argumentoi
my6s psykoanalyyttista teoriaa sekid his-
toriallista materialismia vastaan. Viime ki-
dessd Beauvoir hylkii kaikki kausaaliset
sukupuoliteoriat.10 (Vrt. le Doeuff 1979/
1980:285-286, Butler 1986:41.) Hinen mu-
kaan naiseksi nimettyd ilmittd ei voi ym-
mirtdd niin kauan kuin ymmirtiminen mer-
kitsee syiden ja seurauksien eristimistd.!1

Timi fenomenologinen idea tulee ni-
kyviin eri puolilla teosta, mutta kiteytyy
"Kohtaloksi” nimetyn alkujakson lopussa.
Siind Beauvoir painottaa, ettd vaikka eri-
tyistieteiden osuutta ei tule kieltdd yrityk-
sessd ymmartdd, mitd nainen on tai onko
naista, ne eivit yksin riitd. Tosiasioiden ku-
vaaminen ei avaa ongelmavyyhtid, silld ky-
symys koskee viime kddessd arvoja ja mer-
kityksid: ”... ruumis, seksuaalinen elimi
ja tekniikat ovat konkreettisesti olemassa
ihmiselle ainoastaan, jos hin tavoittaa ne
olemassaolonsa koko perspektiivistd ka-

sin. Lihasvoiman, falloksen ja vilineen mer-
kitys voidaan midriti vain arvojen maa-
ilmassa” (Beauvoire 1949/1993:106).12

Beauvoir kertaa fenomenologisen ni-
kemyksensi teoksen toisen osan alussa,
heti kuuluisan naiseksi tulemista koske-
van lauseen jilkeen:

Naiseksi ei synnytd, naiseksi tullaan.
Naaraspuolisen ihmisen yhteiskunnas-
sa omaksumaa hahmoa ei mddirdd mi-
kédn biologinen, psykologinen tai ta-
loudellinen kohtalo, mutta kulituuri ko-
konaisuudessaan tuottaa sen uroksen
Jja kastraatin vdlisen olion jota kutsu-
taan naiseksi (1949/1991:13).

Kausaaliajattelun sijalle Beauvoir suositte-
lee fenomenologista lihestymistapaa, en-
nen muuta hin viittaa Maurice Merleau-Pon-
tyn ruumiinfenomenologiaan (1949/1993:
39—40, 67, 73). Sukupuoli ei tdssi kisityk-
sessd merkitse tietoista valintaa eiki sosiaa-
lista pakkoa, vaan asentojen!3, eleiden ja
liikkeiden muuttuva muodostelmaa, olemi-
sen tyylid. Eiki tyylin ykseyttid pidi etsid
sen ulkopuolelta: edeltd, takaa tai alta,
vaan sen konkreettisista tekijoistd ja nii-
den erilaisista yhteyksisti.

Voisi my6s sanoa, ettd sukupuoli on
Beauvoirille situaatio, mutta tilldin situaa-
tiota ei tule ymmirti4 Sartren tapaan. Se
ei ole subjektin ulkopuolinen asiaintila,
jolle subjekti antaa merkityksen, vaan kie-
toutunut ja kerrostunut osaksi subjektia
itseddn (Merleau-Ponty 1945/1993:467,
vrt. Le Doeuff 1989/1991:88-120, Ham-
mond, Howard, Keat 1991:253-255).

Beauvoirin lukuisista Merleau-Ponty
-viittauksista huolimatta hidnen teostaan
ei ole luettu Merleau-Pontyn ruumiin-
fenomenologian kautta. Nekin tulkitsijat
(Butler 1989), jotka ovat panneet viittauk-
set merkille, eivit ole kdyttineet niiti avai-
mina Beauvoirin tekstiin.14 Beauvoirin su-
kupuolikisityksen tarkentamiseksi on siis
tarpeen palata Merleau-Pontyn subjekti-
kisitykseen ja osoittaa ne kohdat, joissa
se eroaa kartesiolaisesta subjektista ja Sart-
ren oliosta-itselleen. Tulen seuraavassa
osoittamaan, ettd Le deuxiéme sexe avau-

[TAAL YO VLINIIVA “1700nd0NNS £ &

131 o

§6/1



VALINTA JA TYYLL. 34

SUKuUPUOLL,

1/95 o

T&E

tuu uudella tavalla, kun sitd lihestytdin
ruumiinfenomenologian kautta.

Beauvoirin lihteenid on Merleau-Pon-
tyn varhaisteos Phénoménologie de la Per-
ception (1945). Jo tissi varhaisessa teks-
tissdi Merleau-Ponty luonnehtii subjektia
ja sen suhdetta maailmaan selvisti niin
Descartesista, Husserlista kuin Sartresta-
kin poikkeavilla tavoilla. Eronteko menee
kuitenkin pidemmille keskenjddneessi tut-
kimuksessa Le visible et Uinvisible (1964).
Teoksen osat ja niihin liittyvit muistiin-
panot tekevit selviksi, ettd Merleau-Pon-
tyn pyrkimyksenid oli paisti kokonaan
eroon kaksijakoisista ajattelusta: tietoisuus
ja maailma, subjekti ja objekti, olio-itsel-
leen ja olio-itsessd4dn, mieli ja ruumis jne.
Tarkoituksena oli antaa "ontologia kehit-
telemilld sellaisia kisitteitd, jotka korvai-
sivat transsendentaalisen subjektiviteetin,
subjektin, objektin (ja merkityksen) kisit-
teet ...” (1964/1986:221).

MERLEAU-PONTYN VAJAA SUBJEKTI

Subjekti on Merleau-Pontylle olennaisesti
ruumiillinen; se on ruumis.’> Timi tar-
koittaa ensisijassa siti, ettd tekojen suorit-
taja sekd merkitysten kantaja ja synnyttiji
ei ole aineeton tietoisuus, vaan elivi ruu-
mis. My0s havainto, liike, puhe, kieli ja
ajattelu kuuluvat ruumiille.

Sartren tavoin Merleau-Ponty siis pa-
lauttaa fenomenologisen subjektin maail-
maan, mutta keskeinen osa hinen han-
kettaan on pyrkimys valttdd Sartren kaksi-
jakoinen ontologia (Merleau-Ponty 1945/
1993:401-402, 496520, vrt. Dillon 1988:
37-50, 56-57, 109-110, Hammond, Ho-
ward ja Keat 1991: 96-97, 126, 261-265).
Kyse on seki fenomenologian ettid eksis-
tentialismin maallistamisesta. Metleau-Pon-
tyn projekti edellyttid perustavia muutok-
sia teon- ja mielenfilosofian kisitteissi:
subjektia, tietoisuutta, intentionaalisuutta
ja maailmaa on kisiteltava toisin. (Vit. Dil-
lon 1988:101-103, Hammond, Howard ja
Keat 1991:96, 162.)

Perinteisten termien ei pidd antaa joh-
taa harhaan tissid. Vaikka ruumissubjekti
on merkityksen lihde, se on my6s merki-

tysten kerrostuma, “sedimentaatio” (Mer-
leau-Ponty 1945/1993:151, 293-294, 453,
501, 504, 1960/1987:96, vrt. Heinimaa
1995a). Se ei ole maailman luoja eiki sen
yksinvaltias, vaan liikkeiden, asentojen,
eleiden ja ilmeiden risteymi. (Vrt. Edie
1987:83, Dillon 1988: 137, 194-201, Ham-
mond, Howard ja Keat 1991:251.)

Ruumista ei my6skiin pidi ajatella bio-
logiatieteiden kuvaamaksi olioksi. Syyn,
seurauksen ja funktion Kisitteet ovat Mer-
leau-Pontyn mukaan riittim4ttomia inhi-
millisen toiminnan ja kokemuksen kirjon
— sen avoimuuden — kuvaamisessa (1945/
1993:87, 1951/1987:95).16 Ruumiin suh-
teet eivit ole ulkoisia kausaalisuhteita,
vaan sisdisid merkitys- ja ilmaisusuhteita.
Tamai tarkoittaa sitd, ettd ruumis on itse
asiassa kietoutunut osaksi kohtaamiaan
ilmi6itd: toisia subjekteja ja maailmaa.l”
Sen ominaisuudet eivit siten ole kuvatta-
vissa tdydellisesti eivitki ristiriidattomas-
ti, eikd sen kiyttimi tila ole matemaatti-
nen avaruus vaan merkityssuhteiden muo-
dostama tilanne. (Merleau-Ponty 1945/1993:
12, 67, 116, 162, 291.)

Ruumiillisuudesta ja maailmaan kietoutu-
misesta seuraa, ettd subjekti ei ole itselleen
lapindkyvi, vaan jatkuvasti himard (Mer-
leau-Ponty 1945/1993:231, vit. Heinimaa
ja Reuter 1994). Subjekti ei osu yhteen itsen-
sd kanssa, ei kuulu sen paremmin koko-
naan maailman ulkopuolelle kuin tiysin sen
sisipuolellekaan. Tai tismillisemmin sanot-
tuna: maailma on subjektin sisipuolella,
mutta subjekti on kokonaan itsensi ulko-
puolella (Merleau-Ponty 1945/ 1993:467).

Merleau-Ponty kayttid tyylin kisitettd
kuvaamaan subjektin epikeskisyyttd.18
Ryhtid, hymyi, hiusten liikkeit4 ja vaattei-
den vireji ei pidid koossa yhteinen tekiji
eiki aiheuttaja. Subjektin ykseys on pel-
kistdin niissi erilaisissa tavoissa, joilla eri
tekijat liittyvit ja kietoutuvat toisiinsa (Mer-
leau-Ponty 1945/1993:378, 1951-1952/
1993, 1964/1986:29-30).

Martin C. Dillon vertaa Merleau-Pon-
tyn tyylin kisitettd Wittgensteinin perheyh-
tildisyyden Kisitteeseen (1988:79). Sub-
jekti pysyy koossa samalla lailla kuin koy-



VALINTA JA TYYLI 36

SUKUPUOLTI,

1/95 o

T&E

si: ei yhden jatkuvan juonteen, vaan usei-
den piillekkiisten, lyhyidenkin rihmojen
ansiosta. Ykseys ei ole lapikdyvid, vaan
limittdistd, osittaista padllekkiisyyttd (vrt.
Wittgenstein 1953/1981:66).

Myohiisteoksessaan Merleau-Ponty
kayttda kietoutumisen ja lihan Kasitteitd
kuvaamaan subjektin erityislaatuisia suh-
teita itseensid ja muihin. Varhaisteos ikdidn
kuin kulutti loppuun tietoisuuden ja maa-
ilman, subjektin ja objektin, mielen ja ruu-
miin kisitteistot, ja Merleau-Ponty tajusi
tarvitsevansa uusia vilineitd antidualisti-
sen hankkeensa loppuunviemiseksi. (Vit.
Dillon 1988:152-175).

Merleau-Ponty painottaa, etta lihaa ei
pidd ymmirtdd substanssiksi. Se ei kiyt-
tiydy kisitteend samalla lailla kuin Des-
cartesin ulottuvainen tai henkinen subs-
tanssi. Parempi vertauskohta 16ytyy esi-
sokraatikkojen tulen, veden ja ilman ki-
sitteistd. Liha on elementti siind unohde-
tussa ja mahdottomassa merkityksessi, ettd
se on moninaisuuden ykseys, ero samuu-
dessa (Merleau-Ponty 1964/1986:184).19

Merleau-Pontyn subjekti ei siis osu yh-
teen itsensd kanssa, vaan on etdilld itses-
tadn, jo liikkunut, siirtynyt. T4ma ei tar-
koita tdydellistd hajoamista, subjekti on
moninainen aivan erityisessi mielessi.
Kyse ei ole psyyken historiallisesta eikd
rakenteellisesta jakaantumisesta. Merleau-
Ponty sanoutuu irti niistd psykoanalyysin
tulkinnoista, joissa subjekti erottuu alku-
periisestd ykseydesti vieraantumisen kaut-
ta (vrt. Lacan 1949/1977, ks. my6s Husserl
1954/1989:184-186). Hin osoittaa, ettd
kaikki tillainen hajoaminen tai jakaantu-
minen on mahdollista ainoastaan, jos ja-
kaantuja on jo valmiiksi vajaa (1960/1964:
139-141, 1964/1986:182-183).

Merleau-Ponty ei hyviksy jakaantumi-
sen ideaa edes strukturalistisesti tulkittu-
na. Osat, tasot, kerrokset ja vaiheet eivit
riitd hinen mukaansa subjektin moninai-
suuden kuvaamiseen. (Vit. Freud 1923/
1991:362-363, Freud 1933/1979:111.) Nii-
den sijasta hin ottaa kiyttdon pinnan ku-
vaston: kudokset, punokset, verkot ja teks-
tuurit, ja siirtyy rakenneanalyysista sub-

jektin topologiaan. Merleau-Pontyn sub-
jekti ei siis pirstoudu, vaan kiertyy ja kddn-
tyy itsensd ympiri kuin ristityt kiddet tai
toisiaan koskettavat huulet (1945/1993:
109, 123124, 467, 520, 1964/1986:180—
181, vrt. Dillon 1988:156)29 Moninaisuus
tulee merkitsemiin jatkuvaa — ei saavu-
tettua eika kehittynyttd — avoimuutta (Mer-
leau-Ponty 1964/1986:48). Subjekti ikdin
kuin vuotaa moneen suuntaan.

SEX JA GENDER - BUTLERIN
BEAUVOIR-TULKINNAN ONGELMAT

Judith Butler kuitenkin olettaa Gender
Trouble -teoksessaan, etti Beauvoirin sub-
jektikdsitys on sovellus Descartesin ja Sart-
ren teorioista — tai ettd nididen ero Merleau-
Pontyyn ei ole merkittdvi (1990:9-12, 129,
153n.21). Hin kirjoittaa muun muassa,
ettd Beauvoir kuvaa ruumista "mykiksi
faktisiteetiksi, joka odottaa merkitysti ...
transsendentilta tietoisuudelta”, ja lisda
viel4, ettd Beauvoirin tietoisuus on kar-
tesiolainen ja siksi immateriaalinen (1990:
129). Beauvoirin ajatus naiseksi tulemi-
sesta vadristyy niin luettuna cogiton tai
olio-itselleen aktiksi: aineeton tietoisuus
omaksuu piirrejoukon johon silld ei ole
“kausaalista eiki ilmaisullista sidettd” (But-
ler 1990:112).

Oletus on outo niiden lukuisten teks-
tiosuuksien valossa, jossa Beauvoir kuvaa
subjektin ruumiilliseksi ja ruumiin histo-
rialliseksi. (Vrt. le Doeuff 1989/1991:99.)
Gender Trouble on ristiriidassa my6s But-
lerin omien aikaisempien tekstien kanssa.

Butler argumentoi artikkelissaan Sex
and gender in Simone de Beauvoir’s Se-
cond sex (1986), ettd Beauvoirin kuvaus
naisen tilanteesta hylkai Descartesin kak-
sijakoisen ihmiskisityksen (1986:37—40,
44), ja viittdd, ettd Beauvoir radikalisoi
my®s Sartren teoriaa (1986:38). Johtopii-
toksissddn hin jopa ehdottaa, etti Fou-
cault'n sukupuolikisitys voidaan nidhdi
Beauvoirin teorian kehittelyni (1986:46).
Gender Trouble -teoksessa Butler kuiten-
kin toteaa luopuneensa aikaisemmasta tul-
kinnasta ja viittd4d Beauvoirin pitdvin ylld
kartesiolaista mielen ja ruumiin vastakkai-



suutta (1990:12). Hién ei esitd argumenttia
uuden nikemyksensi tueksi, vaan aino-
astaan kuvaa nikokannan vaihdoksen.

Tutkielmassaan Sexual ideology and
phenomenological description (1989) But-
ler kiinnittd4 ohimennen huomiota Beau-
voirin Merleau-Ponty-viittauksiin, mutta ei
pohdi teoreetikkojen yhteyksid timin tar-
kemmin. Sen sijaan hin pyrkii osoittamaan,
ettd Merleau-Pontyn havaintoteoriaa hal-
litsee oletus nikoaistin ensisijaisuudesta
ja ettd timid oletus johtaa misogyyniseen
ja heteroseksistiseen seksuaalisuuskisityk-
seen (1986:92-97).

Butlerin kritiikki ei kestd laajempaa tar-
kastelua: se perustuu muutamaan varhais-
teoksen lauseeseen ja sivuuttaa suuren jou-
kon tekstikohtia, joissa Merleau-Ponty kat-
seen sijasta kiyttdd mallina kosketusta ja
tuntoaistia. Lisdksi Butler joutuu oletta-
maan, ettd Merleau-Pontyn filosofinen
hanke muuttui radikaalilla tavalla (1989:
99-100), silld myoShdisteos kiyttid koske-
tusta — muun muassa toisiaan kosketta-
vien huulia — subjektin kaikkien suh-
teiden mallina (Merleau-Ponty 1964/
1986:179). Martin C. Dillon on argumen-
toinut vahvasti tillaista katkos-tulkintaa
vastaan teoksessaan Merleau-Ponty’s On-
tology (1988), mutta Butler ei ota huomi-
oon hinen vaihtoehtoista lukutapaansa.?!
Pinnallinen kritiikki saa Butlerin ohitta-
maan tekstin, jonka kautta Beauvoirin
teksti avautuisi toisella tavalla.

Osoitan seuraavassa, ettd Butlerin tul-
kintaa vadristdd kasitteellinen erottelu, joka
ei tee oikeutta Beauvoirin teokselle. But-
ler sovittaa fenomenologisen tekstin anglo-
amerikkalaisen feminismin sex/gender-
kisitteistoon. Tamd kisitteistd tuo muka-
naan mieli/ruumis- ja kulttuuri/luonto-
jaon seki ajatukseen sukupuolen ylihisto-
riallisesta muuttumattomasta ytimesti. Se
tuo mukanaan myds kysymyksen sex- ja
gender-piirteiden suhteesta seki ongelman
kaksi perusratkaisua: konstruktionismin
mukaan gender-piirteet ovat tulosta yh-
teiskunnallisista pakoista, voluntarismin
mukaan ne ovat seurausta yksil6llisistd va-
linnoista.?2 Butler viittdd, etti Beauvoir

puolusti tdssd kysymyksessd voluntarismia.

Sex/gender-erottelu on Butlerin 14ht6-
kohtana sekd 1980-luvun alun myoéntei-
sessd tulkinnassa ettd 1990-luvun Kriitti-
sessd arviossa. Kysymys naiseksi tulemi-
sesta muuttuu molemmissa teksteissid
kysymykseksi tiettyjen gender-piirteiden
omaksumisesta (Butler 1986:35-36, 1990:
8, 111). Gender Trouble -teoksessa Butler
pdityy pohtimaan:

How does one *become” a gender? What
is the moment or mechanism of gender
construction? And, perhaps most per-
tinently when does this mechanism ar-
rive on the cultural scene to transform
the human subject into a gendered sub-
ject? (1990:111).23

Jotta voisimme nihdi, miten kohtalokas
tdimi kisitteellinen kiytintd on Butlerin
Beauvoir-tulkinnalle, on syyti syventyi
hetkeksi sex/gender-erottelun ”logiik-
kaan”. Erottelu ei nimittdin ole tidysin yk-
siselitteinen. Sitid on kiytetty kahdella eri
tavalla, jotka kuitenkin kytkeytyvit toisiin-
sa. Erotan toisistaan sisdlliollisen ja muo-
dollisen kiyttotavan.

Alunperin erottelu tehtiin sisilléllisesti,
toisin sanoen luettelemalla yhtiilti ne
ominaisuudet, jotka sisiltyivit sex-luok-
kaan, ja toisaalta ne, jotka sisiltyivit gen-
der-luokkaan. 1970-luvun englanninkie-
listen feministien mukaan gender-piirteitd
ovat mentaaliset piirteet ja kiyttdytymis-
piirteet; ”sex” sisiltid biologiset ominai-
suudet: geneettiset, hormonaaliset ja eli-
melliset piirteet (ks. esim. Millett 1969/
1970, Greer 1970/1978, Oakley 1972, vit.
my0s Firestone 1971/1988).24

Timai sisdllollinen miidritelmid on myo-
hemmin viistynyt ja tilalle on tullut muo-
dollinen midritelmd, joka ei luettele luok-
kien sisdltimid ominaisuuksia, vaan antaa
ainoastaan kriteerin luokkaan kuulumisel-
le. "Gender” on siirtynyt tarkoittamaan
mitd tahansa sukupuolipiirteiti — olivat-
pa ne mentaalisia, behavioraalisia tai eli-
mellisid — jotka miédriytyvit yhteiskunnasta
ja kulttuurista kisin. ”Sex” viittaa tidlldin
niihin sukupuoliominaisuuksiin, joiden

ITAAL YT VINITVA "110RdNANNS s

131

§6/1



VALINTA JA TYYLI 38

SUKUPUOLI,

1/95 o

T&E

miidrdytymistd kuvaavat puhtaasti biolo-
giset siinnonmukaisuudet (ks. esim.
Humm 1990:84).25 ”Sex” on tullut merkit-
semiin niitd sukupuolen osatekijéiti, jot-
ka edeltdvit kulttuurisia ja yhteiskunnalli-
sia kiytAntoji.

Kun siis Butler palauttaa Beauvoirin
naiseksi tulemista koskevat pohdinnat ky-
symykseen, miten ihmiset omaksuvat gen-
der-piirteet, kyse ei ole viattomasta siirty-
mistd. Gender-kisite edellyttdd ja tuo mu-
kanaan sex:in idean, ajatuksen luonnon
antamasta, yhteiskunnallisia kdytint6jd ja
yksilollisid valintoja edeltivistd sukupuo-
lijaosta.26 Omassa genealogisessa projek-
tissaan Butler pyrkii purkamaan timin aja-
tuskuvion, mutta lukee sen silti sisille
Beauvoirin tekstiin (vrt. Lorey 1993:12—
13). Hinen tarkoituksenaan on piisti
eroon luonnollisen perustan ja kulttuuri-
sen pinnan erottelusta, mutta erottelu pa-
laa hinen tekstiinsi vastustajan nimissi:

”One is not born, but rather becomes a
woman” — Simone de Beauvoir’s for-
mulation distinguishes sex from gender
and suggests that gender is an aspect of
identity gradually aquired ( 1986:35).

Beauvoir was willing to affirm that one
is born with a sex, as a sex, sexed, and
that being sexed and being human are
coextensive and simultaneuos; sex is
an analytic attribute of the human;
there is no human who is not sexed; sex
qualifies the human as a necessary att-
ribute (1990:111, vrt. myos 125).

Nimi viitteet ohittavat tiydellisesti ne
tekstiosuudet, joissa Beauvoir ottaa eks-
plisiittisesti kantaa kysymykseen sukupuo-
lieron vilttimittdmyydestid. Heti biolo-
gisia selityksid koskevan jakson alussa
Beauvoir painottaa, ettd “sukupuolisesti
eriytynyt toiminta ei sisilly vilttimatta ih-
misen olemiseen” (1949/1993:39). Beau-
voir ei kielld eriytymisen vilttamattdmyyttd
vain tuotantotaloudessa tai niin sanotussa
tunnetaloudessa, vaan myo6s suvunjatka-
misessa. Hin kirjoittaa:

Lajin sdilyminen ei edellytd sukupuoli-
jakoa (...). On mahdotonta kuvitella
mieltd ilman ruumista ja on mahdo-
tonta kuvitella ihmistd joka ei kuolisi,
mutta me kykenemme kuvittelemaan
partenogeneettisen tai hermafrodiitti-
sen yhteiskunnan (1949%/1993:40).

Beauvoir viittaa tissi jilleen kerran Mer-
leau-Pontyyn, joka Phénoménologie de la
perception -teoksessa kuvaa, miten ihmi-
sen olemassaolo pakottaa meidit tarkista-
maan totunnaisia kasityksidgmme valttimit-
tomistd ja satunnaisesta. Niin siksi, ettd
ihmisen olemassaolon tapa muuttaa sa-
tunnaisen vilttimittomaiksi roistamalla
(Merleau-Ponty 1945/1993:199).27

Beauvoir seuraa Merleau-Pontya my6s
korostaessaan ihmisen olemassaolon avoi-
muutta. Hin lainaa timin sanoja, kirjoit-
taa ettd “ihminen ei ole luonnonlaji, vaan
historiallinen idea” (vrt. Merleau-Ponty
1945/ 1993:199), ja jatkaa: "eikd nainen
ole todellisuuden kiteytymi tai tosiasia,
vaan tuleminen” (1949/1993:73).

Kun Beauvoir timin jilkeen puhuu
naaraspuolisesta ihmisestd ja sen yhteis-
kunnassa omaksumasta hahmosta, mikiain
ei oikeuta olettamaan, ettd hian hylkii edel-
14 esittiminsi ihmiskisityksen. “Thminen”
tulee my0s tissd yhteydessid ymmartid his-
toriallisessa merkityksessi: kyse ei ole kult-
tuuria, historiaa tai diskurssia edeltivista
annetusta, vaan satunnaisuudesta joka tois-
ton kautta muuttuu vilttimittémyydeksi.

...NAISEKSI TULLAAN

Beauvoirin kannanottojen, huomautusten
ja viittausten valossa ei ole lainkaan itses-
tddnselvdd, ettd naiseksi tuleminen mer-
kitsisi hdanelle pelkistiddn tiettyjen piirtei-
den omaksumista. Piinvastoin olen pyr-
kinyt osoittamaan, ettd kysymys koskee
naisen olemista ylipddtiddn.

Beauvoir ei oleta, ettd ihmiset jakaan-
tuvat luonnostaan kahteen toisiaan tiy-
dentiviin ryhmiin, jotka yhteisollisten
pakkojen tai yksilollisten valintojen tulok-
sena eriytyvit yhi kauemmas toisistaan.
Seki konstruktionismin ettd voluntarismin



selitykset ovat hinen mukaansa riittimit-
tomid. Hin ei oleta jakoa, vaan kysyy
miksi ja miten se on muodostunut: mika
on nainen, onko naisia todella olemassa?

Teoksen kokonaisuuden kannalta on
perustellumpaa tulkita Beauvoirin Kkysy-
mys radikaaliksi yritykseksi kyseenalais-
taa naisen ja sukupuolen kisitteet. Se tu-
lee ndin ollen hyvinkin lihelle Butlerin
asettamaa kysymystd koko sukupuolijaon
muodostumisesta.

Beauvoirin subjektia ei pidd myoskiin
sekoittaa Sartren olio-itselleen. Vaikka Beau-
voir (1955) puolusti Sartrea Merleau-Pon-
tyn Kkriittisid tulkintoja vastaan, hidn ei
omaksunut Sartren kisitteistod sellaise-
naan. Hin sovelsi transsendenssi ja im-
manenssin kisitteitd aivan uudenlaiseen
kysymyksenasetteluun ja pakotti ne nidin
liikkkeeseen. (Vrt. Lloyd 1984:86-102, Hei-
nimaa 1989a, 1989b.) Michele le Doeuff
argumentoi, ettd Le deuxieme sexe -teok-
sessa Beauvoir tarkoituksena oli sukupuo-
likysymyksen uudelleen muotoileminen,
ei Sartren kisitteiston soveltaminen, paik-
kaaminen tai purkaminen (1989/1991:88).
Kysymys ja sen pohdinta johtivat kuiten-
kin kisitteiden radikaaliin muokkaami-
seen. Tissd muokkauksessa nikyy jalkid
Merleau-Pontyn antidualistisesta ruumiskasi-
tyksesta.

Kun siis Beauvoir kysyy, miten naisek-

viitteet

1. Olen itse kddntinyt Beauvoir-lainaukset
suomenkielelle, silli Annikki Sunin suo-
mennoksessa on lukuisia virheitd ja puut-
teita. Kiitdn Kaisa Siveniusta avusta kidin-
tdmisessd.

2. Kiitin Ilpo Helénid, Marja-Liisa Honkasa-
loa ja Martina Reuteria valaisevista Mer-
leau-Ponty -keskusteluista, seki Tuija Pulk-
kista, Ritva Ruotsalaista, Laura Ruohosta ja
Kirsi Saarikangasta tekstin jisentimistd ja
tdydentimistd helpottaneista ehdotuksista
ja huomautuksista.

3. Sukupuolivoluntarismi niyttii olevan pi-
kemminkin kritiikkid varten rakennettu kei-
notekoinen nikemys kuin kenenkiin tosi-
asiallinen kanta. Se toimii usein keskus-
telussa samanlaisena argumentaation vili-

si tullaan, hin kysyy, miten maailmaan
kietoutunut ruumis paityy yhtdilta toista-
maan tiettyjd liikkeitd ja asentoja ja kyke-
nee toisaalta vaihtamaan ja muuttamaan
niitd. Beauvoirin vastaus ei ole johdon-
mukainen eikd ongelmaton, mutta sen kri-
tisoiminen ja purkaminen edellyttdd, ettd
itse kysymys on ymmarretty oikein.

Olen argumentoinut — Judith Butlerin
esityksen vastaisesti — ettd oikea tulkinta-
kehys ei 16ydy Sartren tietoisuusfilosofiasta
eikd englanninkielisen feminismin sex/
gender-erottelusta, vaan Merleau-Pontyn
ja Beauvoirin fenomenologisesta ruumis-
kisityksestd. Mikili argumenttini on piti-
v4, Beauvoirin teosta ei vield ole kisitelty
loppuun. Itse asiassa me olemme piis-
seet vasta kirjan alkuun:

Harkitsin pitkddn ennen kuin ryhdyin
kirjoittamaan kirjaa naisesta. Aihe on
drsyttdvd, etenkin naisille, eikd se ole
uusi. Feminismid koskevaan kiistaan
on jo vuodateltu riittdvdsti mustetia,
loistaiseksi aihe on kdsitelty loppuun:
stitd ei puhuta endd. Ja kuitenkin siitcd
Yhd puhutaan. Vaikka ei ndytd silid,
ettd tdmdn vuosisadan lukuisat jérjet-
1omdt typeryydet olisivat valaisseet on-
gelmaa paljoakaan. Onko mitddn on-
gelmaa? Mikd se on? Onko edes naisia?
(Beauvoir 1949/1991:11)

neend kuin ns. kartesiolaisuus, joka tar-
kemmin katsottuna eroaa myos Descar-
tesin opeista.

4. Eksistentialismista yhten fenomenologian
tulkintana ks. Edie 1987:78-89, vrt. myos
Dillon 1988 sekd Hammond, Howard ja
Keat 1991.

5. Esa Saarisen mukaan Beauvoirin volunta-
rismi ulottuu ruumiillisiin piirteisiin saakka:
naiset voivat —ja heidin tulee — hyldt4 suvun-
jatkamistehtdvinsi (Saarinen 1983/ 1984).

6. Seuraan Kaisa Siveniuksen Foucault-suo-

mennosta, jossa sexe-termi on kiddnnetty
*sukupuoleksi”.

7. Enota tissd kantaa Butlerin Foucault-luen-
nan pitdvyyteen.

8. Alkuperiinen ranskankielinen lause kuu-

luu: On ne nait pas femme: on le devient.

9. 1970-lukujen feministiteoreetikot kisittivit

sukupuolituotannon usein yhteniiseksi ja

ITARL VO VINITYA “170RdANNS 6 ¢

1381 o

§6/1



VALINTA JA TYYLI 40

SUKUPUOLI,

1/95 o

T&E

—
o

11.

12.

13.

14.

yksisuuntaiseksi prosessiksi. Patriarkaatti
ajateltiin keskusjohtoiseksi jirjestelmiksi,
ja sen mekanismit ymmirrettiin yksilosub-
jektien kayttimiksi ja hallitsemiksi vilineik-
si. Vastaavasti vallan vastustus kuviteltiin
yhtendiseksi vallankumousprosessiksi.

Tillainen kisitys sukupuolituotannosta
on hyvin erilainen kuin Butlerin fou-
cault'lainen nikemys, jossa valta on hajal-
laan eikd sen vaikutusten takana ei ole
ketdin (Butler 1990:142-149, vrt. Foucault
1976/1984: 95-96). Kyseessi on siis kaksi
hyvin erilaista késitystd siitd, missd mie-
lessi sukupuoli on rakennelma (construct)
tai tuote (product). Ks. tisti Heinimaa
1995b.

. Merleau-Ponty huomauttaa Phénomenolo-

gie de la perception -teoksessaan, etti his-
toriallinen materialismi ja psykoanalyysi
ovat harhaanjohtavia ainoastaan kausalis-
tisesti tulkittuina ja ettd tillaiset tulkinnat
voidaan korvata historiallisilla (1945/1993:
199-202).

Yksi Merleau-Pontyn perusviitteistd Phé-
noménologie de la perception -teoksessa
on, ettd havainnon, aistimuksen ja lilkkkeen
teoria ei voi olla kausalistinen, ks. esim.
1945/1992:87.

Merleau-Ponty kirjoittaa yksitoista vuotta
mybhemmin: "Psykoanalyysi, jonka hyvik-
symme ja josta pidimme ei ole sama kuin
se jonka hylkisimme. Emme my6nni — em-
meki tule koskaan myontimain —ettd silla
falloksella, joka on objektiivisen ruumiin
osa ja virtsaamisen ja parittelun viline, olisi
kausaalista voimaa miiritd kdyttdytymis-
muotoja. Olemme oppineet erottamaan
unien, kuvitelmien ja kdyttdytymisen tar-
joamasta materiaalista imaginaarisen fallok-
sen, symbolisen falloksen, unien ja ru-
nouden falloksen. Kiytinnollinen, funk-
tionaalinen, arkinen ruumis ei selitd ih-
misti; pdinvastoin ihmisruumis keksii yhd
uudestaan symbolisen ja poeettisen
merkityksensi” (1960/1993:69).
Merleau-Ponty kiyttidd sanaa posture, joka
on joskus harhaanjohtavasti ymmirretty
“asenteeksi”. Kyseessi ei kuitenkaan ole
mielen tila, vaan ruumiin asento ja liike-
suunta.

Ainoana poikkeuksena Sonja Kruks 1992.

15. Jotkut tulkitsijat ovat ehdottaneet ranskan-

kielisen corps -sanan kiidnnokseksi termid
"keho” silld perusteella, ettd kyse on liik-
kuvasta eldvistd ruumiista. Nihdikseni
kuitenkin juuri “ruumis” tavoittaa Merleau-
Pontyn maallisen kisityksen subjektista: se
on eldvd mutta kuoleman rajaama, mer-
kityksen lihde mutta myos merkityksen
kerrostuma.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

Argumentti etenee poikkeustapauksista nor-
maaliin. Merleau-Ponty kiinnittd4d huomiota
havainnon ja liikkkeen patologioihin ja osoit-
taa niiden idealistiset kuvaukset ja kausaali-
set selitykset riittimittomiksi. Kyse on
fenomenologisesta menetelmistid Husser-
lin hengessi: variaatiot vapauttavat ku-
vauksen vilittomadstd ja oletetusta. Vrt.
Edie 1987: 60-65, Hammond, Howard ja
Keat 1991: 165, 181, Haaparanta 1994.
Ulkoiset (kausaalsuhteet ja sisdiset (mer-
kitys)suhteet eroavat siini, ettd edellisen
jasenet voidaan identifioida toisistaan riip-
pumatta, mutta jilkimmiisen jdsenii ei
voida. Ks. tistd esim. Hammond, Howard
ja Keat 1991:127-152, vrt. myos Melden
1961/1964:43-55, Stoutland 1970, von
Wright 1971/1993: 83-131.

Minin ja toisen suhdetta koskevassa luen-
nossaan L’Expérience d’autrui Merleau-
Ponty valottaa kisitystddn (olemisen)
tyylistd teatteri- ja ndyttimovertauksilla
(1951-1952/1993).

Elementin kisite edeltd4 aristoteelista muo-
don ja materian erottelua, joten ero ei sen
yhteydessi tarkoita yhden muodon erilaisia
materialisaatioita eikd yhden materian eri-
laisia ilmenemismuotoja. Kyse on pikem-
minkin sisdisestd jinnitteestd: ero on yk-
seydessd itsessddn. Merleau-Ponty etsii esi-
sokraatikkojen tapaan vertauskohtia musii-
kista, jousien ja kielten virittimisestd. Martin
Dillon argumentoi, ettd elementin idea tar-
josi Merleau-Pontylle mahdollisuuden vilt-
tdd sekd dualismi ettd monismi (1988:157).
Luce Irigaray keskustelee Merleau-Ponty
-esseessddn my0Os huuli- ja kisikuvien
yhteyksist4 ja eroista. Ristiotteen sijasta hin
ehdottaa malliksi rukousasentoa, jossa
kidet eivit tartu toisiinsa, vaan ainoastaan
painautuvat yhteen. Lisdksi hdn huomaut-
taa, ettd timi ele on (linnessi) kuulunut
naisille (1984/1989:151-152, vrt. 159-161).
Dillonin teoksen keskeinen osa "Merleau-
Ponty and the reversibility thesis” on jul-
kaistu jo vuonna 1983 Man and World
-aikakauslehdess3; Butler julkaisi oman kri-
tiikkins4 vuonna 1989.

Vit. Luce Irigarayn tarkempi ja teoreetti-
sesti perustavampi Merleau-Ponty-kritiikki
"L’invisible de la chair” teoksessa Ethique
de la difference sexuelle (1984). Irigaray
argumentoi, ettd jatkuvista pyrkimyksistdin
huolimatta (ks. esim. Merelau-Ponty 1951/
1987:93-94) Merleau-Ponty piityy palaut-
tamaan Toisen Min44n. Lopputuloksena on
hinen mukaansa solipsistinen systeemi,
jossa Toisen Toisesta tulee jillen kerran vain
Minin Toinen. (Irigaray 1984/1989:143-171,
vrt. myds Allen 1982/1993.)



22. Jos ja kun valintaprosessi kisitetdan kau-
saaliseksi tapahtumaksi, niin voluntarismista
tulee perusajatukseltaan yhtd kausalisti-
nen teoria kuin konstruktionismista.

23. Esitin lainauksen alkuperiisessid englan-
ninkielisessi asussa, jotta Butlerin sitoutu-
minen sex/gender-kisitteistoon jiisi niky-
viin.

24. Erottelu ilmestyi ensin, jo 1960-luvun alku-
puolella, yhdysvaltalaisten psykoanalyy-
tikkojen teksteihin (Greenson 1964, Stoller
1964). Keskustelu koski sukupuoli-
identtiteetin muodostumista ja sen yhteytti
varhaisiin ihmissuhteisiin. Ritva Ruotsalai-
nen on tutkinut timin keskustelun aate-
historiallisia taustoja, erityisesti yhteyttd her-
mafroditismia koskeviin ldiketieteellisiin tut-
kimuksiin.

Robert Stoller kiteytti erottelun vuonna
1969 ilmestyneessi teoksessaan Sex and
Gender kehitellessidn psykoanalyyttista
teoriaa transseksuaalien sukupuoli-identi-
teetin muodostumisesta. Hin viittasi tissi
yhteydessd Freudin esseeseen A case of
homosexuality in a woman, jossa Freud
erottaa (homo)seksuaalisuuden kolme puol-
ta: fysikaaliset piirteet, mentaaliset piirteet
sekd objektin valinnan (1920/1990:389—
399). Stoller samastaa gender-kisitteensi
luettelon toiseen kohtaan, kyse on siis men-
taalisista ominaisuuksista ja kiyttdytymi-
sestd.

Aatehistoriallisesti on kiintoisaa huoma-
ta, etti edelld mainitut feministit viittaavat
juuri Stollerin teokseen tuodessaan sex/
gender-erottelun osaksi feminististd argu-
mentaatiotaan. Ks. tistd yhteydesti Gatens
1991, Heinimaa 1995b.

25. Siséllollinen miirittely eldd yhi muodol-
lisen méiritelmin rinnalla feministisissi
keskusteluissa, ks. esim. Tutle 1986:123.

Tiarke4dd on huomata, etti muodollinen
madrittely jattdd luokkien tarkemman sisil-
16n empiirisen tutkimuksen ratkaistavaksi.
Toisin sanoen mairitelmi ei kerro suoraan,
mitkd piirteet sisiltyvit gender- ja mitki
sex-luokkaan. Hypoteeseja on monia, 4éri-
kantana biologinen determinismi, jonka
mukaan suurin osa kaikista sukupuolipiir-
teistid on riippumaton sosiaalisista tekijoistd,
ja adrikonstruktionismi, jonka mukaan vain
suoraan reproduktioon liittyvit ominai-
suudet, jos nekidin, ovat biologisesti
midrdytyneitd.

26. Isabell Lorey argmentoi, ettd Butler kiytti4
sex-termii kahdessa eri merkityksessi, kyse
on yhtdiltd "ruumiillisesta tilanteesta” ja
toisaalta "seksuaalisesti eriytyneesti anato-
miasta” (1993:12).

27. Alkuperiisteksti kuuluu: "L’existence hu-

maine nous obligera a reviser notre notion
usuelle de la nécessité et de la contin-
gence, parce qu’elle est le changement de
la contingence en nécessité par l'acte re-
prise.”

KITRJALLIESUUS

Alanen, Lilli 1985/1986: Naisen asema valtiossa
Platonin ja Aristoteleen mukaan. Teoksessa
Lilli Alanen, Leila Haaparanta ja Terhi
Lumme (toim.): Nainen, jdrki ja ihmis-
arvo: Esseitd filosofian klassikoiden nais-
kdisityksistd. WSOY, Helsinki.

— 1989: Descartes’s dualism and the philoso-
phy of mind. Revue de Métaphysique et de
Morale, no.3.

Allen, Jeffrey 1982/1993: Through the wild re-
gion: An essay in phenomenological femi-
nism. Teoksessa Keith Hoeller (toim.): Mer-
leau-Ponty and Psychology. Humanities
Press, New Jersey.

Baier, Annette 1981: Cartesian persons. Teok-
sessa Postures of the Mind: Essays on Mind
and Morals. University of Minnesota Press,
Minneapolis.

— 1990: What emotions are about. Teoksessa
James E. Tomberlin (toim.): Philosophical
Perspectives, 4: Action Theory and Philoso-
Dhy of Mind. Ridgeview Publishing Com-
pany, Atascadero, California.

de Beauvoir, Simone 1949/1993: ILe deuxiéme
sexe I Les faits et les mythes. Gallimard,
Pariisi.

— 1949/1991: Le deuxiéme sexe II: L’expéri-
ence véque. Gallimard, Pariisi.

— 1955: Merleau-Ponty et le pseudo-Sartrisme.
Les Temps moderne, no. 1, s. 2072-2123.
Birke, Lynda 1986: Women, Feminism and Biol-
ogy: The Feminist Challenge. Harvester

Press, Brighton, Sussex.

Butler, Judith 1986: Sex and gender in Simone
de Beauvoir’s Second Sex. Yale French Stud-
ies, 2. numero, s. 35-49.

— 1989: Sexual ideology and phenomenologi-
cal description: A feminist critique of Mer-
leau-Ponty’s Phenomenology of Perception.
Teoksessa Jeffner Allen ja Iris Marion Young
(toim.): The Thinking Muse: Feminism and
Modern French Philosophy. Indiana Uni-
versity Press, Bloomington ja Indianapolis.

— 1990: Gender Trouble: Feminism and the
Subversion of Identity. Routledge, New York
ja Lontoo.

— 1993: Bodies That Matter: On the Discur-
sive Limits of "Sex”. Routledge, New York,
Lontoo.

Dallery, Arleen B. 1990: Sexual embodiment:
Beauvoir and french feminism (écriture
féminine). Teoksessa Azizah Y. Al-Hibri ja

ITAAL YO VINITVA “1700dNYNS VA 4

181

S6/1



VALINTA JA TYYLI 42

SUKuUPUOLTI,

1/95 o

T&E

Margaret Simons (toim.): Hypatia Reborn:
Essays in Feminist Philosophy. Indiana Uni-
versity Press, Bloomington.

Descartes, René 1641/1990: Meditations of first
philosophy. Kiint. John Cottingham. Teok-
sessa The Philosophical Writings of Des-
cartes. Cambridge University Press, Cam-
bridge, New York.

— 1649/1990: The passions of the soul. K44nt.
Robert Stoothoff. Teoksessa The Philosophi-
cal Writings of Descartes. Cambridge Uni-
versity Press, Cambridge, New York.

Dillon, Martin C. 1988: Merleau-Ponty’s Ontol-
ogy. Indiana University Press, Bloomington
ja Indianapolis.

Edie, James M. 1987: Edmund Husserl’s Phe-
nomenology: A Critical Commentary. Indi-
ana University Press, Bloomington, Indiana.

Firestone, Sulamith 1971/1988: The Dialectic
of Sex: The Case for Feminist Revolution.
The Women’s Press, Lontoo.

Foucault, Michel 1976/1984: The History of
Sexuality: An Introduction. Kdiant. Robert
Hurley. Penguin Books, Harmondsworth,
Middlesex.

Freud, Sigmund 1920/1990: The psychogene-
sis of a case of homosexuality in a woman.
Case Histories II. Kidnnetty James Stracheyn
johdolla. Penguin Books, Lontoo, New
York.

— 1923/1991: The ego and the id. Kdi4nt. James
Stracheyn. Teoksessa On Metapsychology.
Penguin Books, Lontoo.

— 1933/1979: The dissection of psychical per-
sonality. K4int. James Strachey. Teoksessa
New Introductory Lectures on Psychoanaly-
sis. Penguin Books, Harmondsworth.

Gatens, Moira 1991: A critique of the sex/gen-
der distinction. Teoksessa Senja Gunew
(toim.): A Reader in Feminits Knowledge.
Routledge, Lontoo, New York.

Greenson, Ralph R. 1964: On homosexual and
gender identity. International Journal of
Psychoanalysis, 45. vuosikerta, 4. numero,
s. 220-226.

Greer, Germaine 1970/1978: The Female
Eunuch. New York, Bantam Books.

Haaparanta, Leila 1994: Intentionality, intui-
tion and the computational theory of mind.
Teoksessa Leila Haaparanta (toim.): Mind,
Meaning and Mathematics. Kluwer Aca-
demic Press, Dordrecht.

Hammond, Michael, Jane Howard ja Russell
Keat 1991: Understanding Phenomenol-
ogy. Blackwell, Oxford ja Cambridge.

Hartsock, Nancy 1985: Money, Sex, and Power:
Toward a Feminist Historical Materialism.
Northeastern University Press, Boston.

Hatfield, Gary 1992: Descartes’ physiology and
its relation to his psychology. Teoksessa

John Gottingham (toim.): The Cambridge
Companion to Descartes. Cambridge Uni-
versity Press, Cambridge.

Heindmaa, Sara 1989a: Tiedon kohteena: Imet-
tava akateemikko. Teoksessa Sara Heinid-
maa (toim.): Naisen tieto. Art House, Juva.

— 1989b: Alyn politiikka. Teoksessa Sara Hei-
nimaa ja Ilkka Tuomi: Ajatuksia synnyt-
tdvadt koneet: Tekodlyn unia ja painajaisia.
WSQY, Helsinki.

— 1995a: Ele, ilme ja rytmi. Kosketuksia
Maurice Merleau-Pontyn kielikisitykseen.
Ajatus, 52. vuosikerta.

— 1995b: Woman — nature, construct, style?
Ilmestyy teoksessa Lynn Hankinson-Nel-
son, Jack Nelson (toim.): Feminism, Science
and the Philosophy of Science. Kluwer.

Heindmaa, Sara ja Martina Reuter 1994: Nais-
ten tunneherkkyys: Filosofinen keskustelu
tunteiden jirjellisyydestid. Naistutkimus/
Kvinnoforskning, 7. vuosikerta, 1. numero,
s. 4-20.

Humm, Maggie 1990: The Dictionary of Femi-
nist Theory. Ohio State University Press,
Columbus.

Husserl 1954/1989: The Crisis of European Sci-
ence and Transcendental Phenomenology:
Introduction to Phenomenological Philoso-
phy. Northwestern University, Evanston.

Irigaray, Luce 1977/1983: Ce sexe qui n’en pas
un. Minuit, Pariisi.

— 1984/1989: Ethique de la différence
sexuelle. Minuit, Pariisi.

Kaplan, Ann E. 1992: Review of Gender
Trouble. Signs, 17. vuosikerta, 4. numero,
s. 343-348.

Kruks, Sonja 1992: Gender and subjectivity.
Simone de Beauvoir and contemporary
feminism. Signs, 18. vuosikerta, 1. numero,
s. 89-110.

Lacan, Jacques 1949/1977: The mirror stage as
formative of the function of the I as re-
vealed in psychoanalytis experience. Kd4nt.
Alan Sheridan. Teoksessa Ecrits: A Selec-
tion. W.W. Norton & Company, New York,
Lontoo.

Laquer, Thomas 1990/1992: Making Sex: Body
and Gender from the Greeks to Freud.
Harvard University Press, Cambridge, Mas-
sachusetts, Lontoo.

Le Doeuff, Michele 1979/1980: Simone de Beau-
voir and existentialism. Feminist Studies,
6. vuosikerta, 2. numero, s. 277—289.

— 1989/1991: Hipparchia’s Choise: An Essays
Concerning Women, Philosophy etc. Kd4nt.
Trista Selous. Blackwell, Oxford, Cam-
bridge.

Lloyd, Genevieve 1984: The Man of Reason:
‘Male’ and ’Female’ in Western Philoso-
hy. Methuen, Lontoo.



Lorey, Isabell 1993: Der Korper als Text und
das aktualle Selbs: Butler und Foucault.
Feministische Studien, 11. vuosikerta, 1.
numero, s. 11-23.

Melden, A.1. 1961/1964: Free Action. Routledge
& Kegan Paul, London.

Merleau-Ponty, Maurice 1945/1993: Phénomé-
nologie de la perception. Gallimard, Paris.

— 1951/1987: On the phenomenology of lan-
guage. Teoksessa Signs. Kiint. Richard D.
McCleary. Northwestern University Press,
Evanston.

— 1951-1952/1993; The experience of oth-
ers. Teoksessa Keith Hoeller (toim.): Mer-
leau-Ponty and Psychoanalysis. Humani-
ties Press, New Jersey.

— 1960/1993: Phenomenology and psycho-
analysis: Preface to Hesnard’s L'Ouevre de
Freud. Teoksessa Keith Hoeller (toim.): Mer-
leau-Ponty and Psychoanalysis. Humani-
ties Press, New Jersey.

— 1960/1987: Signs. Kiint. Richard C.
McCleary. Northwestern University Press,
Evanston.

— 1960/1964: The child’s relations with oth-
ers. Kdint. William Cobb. Teoksessa James
M. Edie (toim.): The Primacy of Perception.
Northwestern University Press, Evanston.

— 1964/1986: Le visible et 'invisible. Toim.
Claude Lefort. Gallimard, Pariisi.

Millet, Kate 1969/1970: Sexual Politics. Ballan-
tine Book, New York.

Mitchell, Juliet 1974/1990: Psychoanalysis and
Feminism: A Radical Reassessment of Freu-
dian Psychoanalysis. Penguin Books, Lon-
don.

Moir, Anne ja David Jessel 1989: Brainsex.
Mandarin, Lontoo.

Oakley, Ann 1972: Sex, Gender and Society.
Temple Smith, Lontoo.

Pulkkinen, Tuija 1993: Keinotekoista seksii?
Luonto, luonnottomuus ja radikaali suku-
puolipolitiikka. Tiede&edistys, 18. vuosi-
kerta, 4. numero, s. 299-313.

— 1994: Sukupuolen genealogia eli ristiin-

pukeutuminen ja postmoderni filosofia.
Ajatus 50: Vapaus ja moraalin perusta.
Yliopistopaino, Helsinki, s. 169-185.

Rorty, Amélie 1992: Descartes on thinking with
the body. Teoksessa John Cottingham
(toim.): The Cambridge Companion to Des-
cartes. Cambridge University Press, Cam-
bridge.

Rowbotham, Sheila 1976/1986: Woman’s Con-
sciousness, Man’s World. Penguin Books,
London.

Saarinen, Aino 1985: Vapautta naisille: Puheen-
vuoroja naisten historiasta, naisliikkeestd
Ja teoriasta. Tutkijaliitto, Helsinki.

Saarinen, Esa 1983/1984: Synnytys. Teoksessa
Sara Heindmaa ja Esa Saarinen: Olennainen
nainen: Naiskuvan filosofiset perusteet.
WSOY, Helsinki.

Stoller, Robert 1964: A contribution to the study
of gender identity. International Journal
of Psychoanalysis, 45. vuosikerta, 4. nu-
mero, s. 220-226.

— 1968/1974: Sex and Gender: The Develop-

ment of Femininity and Masculinity. Mares- -

field Reprints, Lontoo.

Stoutland, Frederick 1970: The logical connec-
tion argument. American Philosophical
Quarterly, 7. vuosikerta.

Tutle, Lisa 1986: Encyclopedia of Feminism.
Facts On File Publications, New York, Ox-
ford.

Weston, Kath 1993: Do clothes make the
woman? Gender, performance theory, and
lesbian eroticism. Genders, 17. vuosikerta,
s. 1-21.

Wittgenstein, Ludvig 1953/1981: Filosofisia tut-
kimuksia. Kaint. Heikki Nyman. WSOY,
Helsinki.

von Wright, Georg Henrik 1971/1993: Expla-
nation and Understanding. Cornell Uni-
versity Press, Ithaca, New York.

Zerilli, Linda M.G. 1992: A process without a
subject: Simone de Beauvoir and Julia
Kristeva on maternity. Signs, 18. vuosi-
kerta, 1. numero, s. 111-135.

ITAAL VIO VINITVA “1700dNNNS [

131 -

S6/1



