YHTEISO JA YLIMAARA

Yhteisoé on sosiaalinen muo-
dostelma. Franz Kafka taas on
iloinen ja poliittinen kirjoitta-
ja, eisisdisyydentragiikan tulk-
ki, vaan kokeilija, jonka kir-
jallinen kone on asettanutjuuri
sosiaalisia muodostelmia juop-
pohulluun kiihdytykseen.1
Kafka on vihemmistokirjoit-
taja, joka on tuomittu kirjoitta-
maan vieraassa kielessd, muok-
kaamaan sen omakseen ilman
annettua kotimaata. Prahan
juutalainen tietéd siis, ettei so-
vitusta ole ja kuvaa siksi yh-
teisyyttd seuraavalla tavalla:

Yhteisyys

Me olemme viisi ystdvdd,
olemme kerran tulleet perdjéil-
keen samasta talosta, ensin tuli
yksi ja asettui oven viereen,
sitten tuli tai pikemminkin liu-
kui niin kevyesti kuin pieni elo-
hopeapallo liukuu, toinen ulos
ovesta ja jdi seisomaan ensim-
mdisen ldhelle, sitten kolmas,
sitten neljds, sitten viides. Lo-
pulta me kaikki seisoimme ri-
vissd. Thmiset kitnnittivét huo-
mionsa meihin, osoittivat mei-
td ja sanoivat: Nuo viisi ovat
nyt tulleet tuosta talosta. Stitdi
ldhtien me olemme eldneet yh-
dessd ja eldmdmme olisi so-
pusointuisaa, jollei muuan
kuudes yhtd mittaa tunkeu-
tuisi joukkoomme. Hcin ei tee
meille mitdicin, mutta hdn hdi-
ritsee meild, se riittcid; miksi
hén tunkeutuu sinne minne
hdntd ei kaivata. Me emme
tunne hdntd emmekd halua
ottaa hdnitd joukkoomme. Me
viisi emme tosin mydskddn ai-
kaisemmin tunteneet toisiam-
me ja jos niin halutaan sa-
noa, me emme tunne toisiam-
me nytkddn, mutta se mikd
on mahdollista ja siedettdivddi
meiddn viiden kesken, ei ole
mahdollista eikd sitd voida sie-

tdd tuon kuudennen suhteen.
Sitd paitsi meitd on viisi em-
mekd halua, ettd meitd olisi
kuusi. Ja ylimalkaan, mitd jér-
ked tdssd jatkuvassa yhdessd-
olossa muka pitdisi olla, ei sii-
nd ole mitdidn jdrked edes mei-
ddn viiden kesken, mutta me
nyt jo olemme yhdessd ja py-
symme, stlti me emme halua
mitddn uutta yhteisyyttd, sitd
me vastustamme omien koke-
muksiemme perusteella. Mut-
ta kuinka tamdn kaiken voisi
selittéidi tuolle kuudennelle, pit-
kdt selitykset merkitsisivit jo
melkein omaan piiriimme hy-
vdksymistd, mieluummin jé-
tamme selitykset sikseen em-
mekd hyvdksy hdntd jouk-
koomme. Niin drtyneesti kun
hdn mutristaakin huuliaan,
me tyonndmme héinet kyyndir-
pddlld pois, mutta niin tylysti
kuin tyonndmmekin hdnet
pois, hén tulee yhii uudelleen.”

Yhteisollisyys on viisi ystivii,
samasta talosta tullutta, ei van-
kasti yhteen liitettyini vaan
elohopeapallon lailla kevyes-
ti yhteen liukuneina, nimet-
tyind ja tunnistettuina niiksi
viideksi, jotka tulivat tuosta
talosta, ja aina kuitenkin kuu-
dennen hiiritsemini. Viiden
yhteisyys ilman tuntemista ja
pohjaa, ilman jirkisyyti, vain
tavan ja tradition vuoksi. Mut-
ta juuri viiden yhteisyys, kuu-
dennen estiessi yhteisyyteen
kuuluvan mahdollisuuden ja
siedettivyyden. Kuudennen
tunkua ei haluta edes artiku-
loida, koska se liittdisi timin
jo yhteis6on. Eiki edes viiden
yhteisollisyyttd ole artikuloi-
tu. Kuudes tyonnetiin artiku-
loimatta, puhtaalla vikivallan
eleelli ulos ja kuitenkin se pa-
laa aina uudestaan.

Kuka tai mikd on tuo vii-
den onnelliseen ja taydelliseen

yhteisd6n aina tdydellisyyden
puutteen tuova ylimdiard? On-
ko se hily vai kohina? Onko
se kaikessa ilmaisussa ldsni-
oleva representoimaton? Onko
tuo kuudes paradoksaalisesti
viiden yhteisyyden ehto? Kir-
joittaako Kafka viiden vai
kuuden nikokulmasta? Onko
kuudes juutalaisuus, ja varoit-
taako Kafka tulevasta pyrki-
myksestid poistaa kokonaan
kuudes? Vai onko kuudes yk-
sinkertaisesti vain joukkoon
tunkeva idiootti? Moderni ih-
minen, joka ei osaa pelin sdin-
t6jd, lukutaidoton, joka ei tun-
nista sosiaalisia koodeja, jolle
kaikki pitdisi selittdd ja joka
vaatii perustaa perusteettomal-
takin yhteisolta.

Sulkeeko viisi kuudennen
pois, vai itse asiassa pyrkiikod
kuudes sulkemaan viiden
yhteisollisyyden pois? Kuka
omisti talon? Kuka on pois-
sulkija ja kuka poissuljettu?
Kuka parasiitti ja kuka isinti?

Keskeistd on, ettd joku aina
suljetaan pois. Jokaisella yh-
teisolld on hintansa. Viisi ja
kuudes. Enemmisto ja vihem-
mistd. Ei koskaan samanar-
voisuutta. Aina joku poissul-
jettu ja liitetty. "Sielld missd
on viisi koolla on kuudennen
kuoltava”, kirjoittaa Nietzsche
lihimmiisen rakkaudesta.3
Ongelma on, ettei kuudes
suostu kuolemaan. Kun kuu-
detta ruvetaan tappamaan,
joudutaan loputtomassa sar-
jassa tappamaan kaikki. TAmi4
on immanentin yhteison itse-
murhalogiikkaa.4

Yritykset 16ytd4 poissuljet-
tu, sulkea se pois lopullisesti
tai liitt44 se mukaan ovat ide-
aalisia itseidenttisen yhteisén
utopioita. Luokka, joka sisil-
tdisi kaikki luokat, jopa luo-
kattomien luokan, seki itsen-
sd. Tila, jossa poissulkemisen

se¢

YIATILLIYT VI YrA13LLIsi

ve/v 3181


https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg

ESITTELYJA JA ERITTELYJA 336

T&E 4/94

liikke olisi kuluttanut itsensi
loppuun ja jghmettynyt tasa-
painoon. Yhteiso, joka voisi
olla kaikkien yhteiséjen yh-
teiso. Kieli, joka voisi ilmaista
kaiken. Poliittinen jirjestelmi,
joka kokoaisi kaikki intressit.
Aivan kuin kuudes olisi yksi
ja sama tai aivan kuin tiedet-
tdisiin, mik4d milloinkin kuu-
des on.

Se, ettd jotain aina sulje-
taan pois, ei kuitenkaan oi-
keuta kaiken poissulkemisen
hyviksymiseen, yhti vihin
kuin se mahdollistaa unelmat
poissulkemisen tuolla puolen
olemisesta. Kysymys on pi-
kemminkin herkkyydesti sil-
le, ettd jotakin aina suljetaan
pois. Tdllainen herkkyys voi
ilmetd poissulkemisen aktin
ja strategioiden hahmottami-
sena ennenminkin kuin pois-
suljetun luonteen kysymise-
ni. Se on kafkalaista vihem-
mistokirjallisuutta, joka, pyr-
kimittd ratkaisemaan konflik-
tia pyrkii tuottamaan vilineen
eri konfliktien artikulointiin.>
Se on kritiikkid ilman norma-
titvista mallia, yhteisollisyyden
analyysid ilman kuvaa ideaa-
lista yhteisostd. Tama oli juuri
Michel Foucault'n perspek-
tiivi. Virkaanastujaisluennos-
saan hin miiritti poissulke-
misen proseduurien tutkimi-
sen tyonsid kriittiseksi osak-
si.6 Hulluuden historia pyrki
jo etsimiidn aluetta, jolla kyse
ei ollut identiteetistd vaan ra-
joista,” vaikka tuo tyo sisilsi-
kin vield romanttisen ajatuk-
sen hulluuden jakamattoman
kokemuksen l6ytimisestd ja
hulluuden antamisesta puhua
itsessd4n (Foucault'n oma kar-
tesiolaisuuteen verrattava ele,
jota Jacques Derrida ei anta-
nut opettajalleen anteeksi).8

Romantiikka taas ylevoit-
td4d poissuljetun, aivan kuin

se ylevoittdd tuberkuloosin
kuumeisen hehkun. Tuo tai-
teilijoiden ja herkkien ihmis-
ten tauti, jonka voima tekee
jopa Taikavuoren tylsisti in-
sin6Oristd Hans Castorpista
lahes taiteilijan, sulkee lopul-
ta Kafkan pois avioliiton ja
poikamieseldmin dilemmasta
taiteilijoiden yksiniiseen yh-
teisdon.? Sairaudet ovat pois-
sulkemisen mekanismien ki-
teytymid. Foucaultkdyttijuuri
lepraan ja ruttoon liittyvid
poissulkemisen strategioita
esimerkkeini hallinnan muo-
doista ja kuvaili ndiden tau-
tien mielikuviin liittyvid po-
liittisia haavekuvia ikd4n kuin
poliittisina  epidemiologioina.
70-luvun lopun luennoissa
Foucault'ta kaiversi taas eri-
tyiset liberaalin hallinnon pois-
sulkemisen strategioiden ana-
lyysit. Ironisesti ndihin strate-
gioihin sopiva taudinkuva on
aids.

LEPRA

Lepra on tauti, josta Foucault
aloitti Hulluuden historiansa.
Lepra katosi Euroopasta kes-
kiajan lopussa, mutta lepraan
sairastuneen hahmoon liitty-
neet arvot ja mielikuvat sdilyi-
vit, aivan kuten hinen pois-
sulkemisensa merkitys — ti-
min vaarallisen hahmon sosi-
aalinen merkitys, jota ei ensin
ajettu ulos ilman, ettd hinet
kaiverrettiin pyhiin kehiin.
Lepran uhkaa vastaava poliit-
tinen strategia on karkotuk-
sen ja eristimisen strategia ja
sen poliittinen haaveuni fan-
tasia puhtaasta yhteisost4.10
Karkottaminen oli erityises-
ti keskiajalle ominainen stra-
tegia. Keskiajan historioitsijan
Bronislaw Geremekin mukaan
marginaalisuuden avainterme-
ja keskiajalla oli exsilium, jon-
ka Isidorus Sevillalainen johti

sanasta extra solum.1l Exsi-
liumtarkoitti eldmistd kauka-
na omasta maaperistdin ko-.
timaansa ulkopuolella. Luon-
nollista oli eldd sielld, missi
oli syntynyt, sukulaisuuden
yhdistimissd naapurien yh-
teisossd, jossa esi-isien hau-
dat takasivat jatkuvuuden.
Keskiajan yhteiskunnat oli-
vat kuitenkin kaikkea muuta
kuin liikkumattomia. Kyse ei
ollut ainoastaan laajoista kan-
sanvaelluksista, vaan noma-
dismi ja kiertolaisuus olivat
yleinen eldmistapa ja pyhiin-
vaellus ja ristiretket arvostet-
tuja kiertolaisuuden muotoja.
Kuitenkin sosiaalinen mieli-
kuvitus arvotti positiivisena
elimin yhdessid paikassa, ja
jatkuva tilallinen liike oli se,
mink4 nihtiin pahiten uhkaa-
van julkista jarjestysta.
Nietzschelle yhteis6 niyt-
tdytyi saamamiehen ja velalli-
sen suhteena ja rangaistus rik-
kojaa eli maksamatta jittivii
velallista kohtaan oli ensim-
miisessd vaiheessa juuri td-
min tydntiminen takaisin vil-
liin ja lainsuojattomaan ti-
laan.12 Geremekin mukaan,
varsinkin varhaiskeskiajalla,
rangaistus oliidenttinen pois-
sulkemisen kanssa. Se kor-
vasi kuolemanrangaistuksen,
joka oli kompensoinut aikai-
semmin epéjirjestyksen syn-
tymistd. "Karkotetuilta ihmi-
siltd” oli rangaistuksena viety
juuri oikeus olla tietylld alu-
eella. Marginaalisuus koostui
tilallisista metaforista — sisélld
tai ulkona, keskustassa tai pe-
riferiassa. Maallinen hierarkia
jakautui horisontaalisella ta-
solla eriarvoisiin alueisiin vas-
taten ndin taivaallisen hierar-
kian vertikaalista jirjestystd.
Itse karkotus oli moninainen,
kenties poissulkemista tietyl-
td alueelta tai poissulkeminen



tiettyyn paikkaan. Tai kuten
Foucault on esitt4anyt: poissul-
keminen ulkoisuuden sisii-
syyteen tai sisiisyyden ulkoi-
suuteen. Joka tapauksessa
kyse oli sulkemisesta sosiaali-
sen jarjestyksen ulkopuolel-
le, veden ja tulen kielto, kiel-
to limmittd4 itsedidn ja sam-
muttaa janonsa.13

Yhteis6 oli turva ja sen ul-
kopuoli villi lainsuojattomuus.
Keskiajan mielikuvituksessa
metsdt ja erdmaat herittivit
pelkoa, ne olivat luonnollinen
sosiaalisen eldmin negaatio.
Demonisten voimien nihtiin
asustavan sielld ja metsien ar-
moille patrian ulkopuolle hei-
tetystd ihmisest tuli lihes su-
sia — mielikuva, jonka myyt-
tinen hahmo oli ihmissusi.
Tami yhdistiminen oli niin
vahva, ettd se esiintyi jopa ta-
vanomaisessa oikeudessa. Lex
salica esitti, ettd karkotetun
oli oltava wargus sit—eli hin-
td oli kohdeltava kuin sutta ja
hinet oli ajettava pois kollek-
tiivisesta yhteisostd. Hinen
tappamisensa oli oikeutettu it-
sepuolustus.14

Mutta metsit olivat paik-
koja my0s niille pyhimyksil-
le, jotka etsiviat pelastusta pa-
kenemalla ihmisyhteisoid ja
sen maallista jarjestystd. Itsen-
si poissulkeminen pyrki 16y-
timiidn yhteison ulkopuolel-
ta ylevimpii ja korkeampaa
yhteiso4. Tillaisille ihmisyh-
teis® ja sosiaalinen jirjestys
on poissuljettava likana, jotta
voitaisiin p#istd osalliseksi
korkeammasta puhtaasta yh-
teisostd.

Itse asiassa kaikki keskiajan
ihmiset ovat Jumalan valtakun-
nasta karkotettuja, maan vai-
vaisia kiertolaisia. Le Goffin
mukaan varhaiskeskiajan ih-
misen raamatullinen kuva oli
juuri Job,15 kaikkien jumalan

koettelemusten kohde, joka
lausuu: "Kuinka siis ihminen
olisi vanhurskas Jumalan edes-
s4, ja kuinka vaimosta synty-
nyt olisi puhdas. Katso, eipi
kukaan ole kirkas, eivitki tih-
det ole puhtaat hinen silmis-
sinsd; saati sitten thminen, tuo
mato, ja ihmislapsi, tuo touk-
ka”.16 Keskiaikainen maalaus-
taide kuvitti Jobin usein lep-
rasairaaksi. Lepraan sairastu-
neet olivat poissuljettuja par
excellence. Saksassa heidit it-
se asiassa tunnettiin nimelld
Aussditzige tai die Uszetzigen
(poissuljetut). Leprasairaat, oli-
vat kaikessa kurjuudessaan
kuitenkin osoitus jumalan ar-
mosta. Foucault huomauttaa,
ettd vaikka lepra oli ajettu pois
nikyvin kirkon piiristi, se oli
vield merkki Jumalan vihasta
ja armosta ja lepraan sairastu-
nut oli osa suurta armoa, kos-
ka hintd rankaistiin jo tdssi
maailmassa. Paradoksaalises-
ti lepraan sairastuneen pois-
sulkeminen ihmisten yhteisos-
t4 oli samalla hinen pelastuk-
sensa ja lupasi, ettd hinet tul-
laan liittdm4dn jumalalliseen
yhteisoon. Sairaus oli erdin-
lainen sivilisaatiokuolema, jo-
ka kuitenkin antoi toivon ikui-
sesta pelastumisesta.l”

Lepraan sairastuneessa il-
meni siis durkheimilaisesti py-
hin kaksinainen luonne yh-
tadltd kiellon, kauhun ja ku-
votuksen kohteena toisaalta
puoleensavetivini ja jumalal-
lisena.18 Lepra edusti pyhin
kahta napaa: puhdasta ja epi-
puhdasta, ja spitaalisiin suh-
tauduttiin toisaalta kunnioit-
taen ja arvostaen, toisaalta hei-
t4 kohtaan tunnettiin vihaa ja
pelkoa, heidin ajateltiin har-
joittavan rajoittamatonta sek-
suaalisuutta ja suunnittelevan
inhottavia toimia yhteiskun-
taa vastaan.

Hulluuden historiassaan
Foucault asettaa samanlaisen
hulluuden yhteyden jumalal-
liseen d4neen keskiajalla ja re-
nessanssissa, ennen kuin klas-
sisen jdrjen monologi asettaa
sen tiydelliseen hiljaisuuteen.
Tarkkailla ja rangaista -teok-
sessaan hin taas yhdistis kar-
kottamisen ja eristimisen stra-
tegian unelmaan puhtaasta yh-
teiskunnasta, jossa kuudes oli-
si suljettu pois ja viiden onni
voisi vihdoin toteutua. Tillai-
nen tdydellisen puhtauden in-
tohimo niyttdi kuitenkin ole-
van tyypillisempi vasta mo-
dernille, sen puhtaan koke-
muksen ja uuden alun etsimi-
sen ja hygieenisyyden strate-
gioille. Karkottamisessa kar-
kotetut ja eristetyt kuuluvat
kokonaistalouteen, ainakin jil-
keni tai muistona. Leprasai-
raat, kiertolaiset, viidriuskoi-
set muodostivat oleellisen
osan keskiajan maisemasta sa-
malla ollen seki kiintopuoli
vakaasta elimisti, ettd myos
muistutus kaikkien ihmisten
auttamattomasta kiertolaisuu-
desta Jumalan valtakunnasta
ulossuljettuina. Niinpi juuta-
laiset, ldntisen kulttuurin toi-
set ja karkotetut par excellen-
ce kuuluivat kuitenkin kes-
kiajan maisemaan. Vasta mo-
derni pyrki hivittimain hei-
dit ilman jalked tai merkkii,
suorittamaan heididn abso-
luuttisen poissulkemisensa te-
hokkaasti, rationaalisesti ja
salaa, ilman tuhotun ji4dnnok-
sen pyhitysti.

RUTTO

John Carpenterin kauhuelo-
kuvassa Usva pieni rannikko-
kaupunki on melkein onnis-
tunut jilkien hivittimisessi.
Kaupunki on perustettu lep-
rasairaiden rahoilla, joilla sai-
raiden piti perustaa oma yh-

LEE

YIATILLI¥T VI YrAT131LL1S1]

be/v 3181



ESITTELYJA JA ERITTELYJA 338

T&E 4/94

teisO, vapautua laivastaan,
tuosta karkotuksen absoluut-
tisen matkan ulkoisuuden van-
kilasta. Kaupungin merkki-
miehet upottivat kuitenkin
tuon fantasian. Vuosisatoja
myohemmin ihmeellisen us-
van my6ti leprasairaat palaa-
vat muistuttamaan yhteison al-
kuperiisen rikoksen luontees-
ta vaatien sovitusta.

Elokuvassa spitaaliset tu-
levat nikokentin peittidvin ja
hiamirtivin usvan myoti. Us-
va on kuin utuista unta, joka
vidristdd maailman ja jonka
mukana demonit hiipivit ra-
tionaalisen subjektin mieleen.
Siksi yksi keino demonei-
den poissulkemiseksi on olla
koskaan nukahtamatta. Se on
klassisen ajan strategia. Se on
myos valistuksen ja valaistuk-
sen strategia. Se tarkoittaa jat-
kuvaa mielen ja ruumiin kes-
kittamistd, kurinpitoa ja jar-
jestystd.

Klassisella ajalla tapahtuu
eurooppalaisten valtioiden
keskittyminen, hallinnon ja
jarjestyksen levittiminen ja uu-
sien kurinpito- ja jarjestysins-
tituutioiden syntyminen. Al-
kaa valtion alamaisten kou-
luttaminen ja kasvattaminen,
syntyvit tyolaitokset ja yliopis-
tot. Koyhit, hullut ja irtolaiset
suljetaan Hopital Généralen
tapaisiin kuri- ja ty6laitoksiin.
Syntyvit ruumiin anatomis-
poliittiset teknologiat. Kame-
ralismi, merkantilismi, poliit-
tinen aritmetiikka ja muut po-
liisitieteet pyrkivit etsimidin
ja soveltamaan tehokkaimpia
ja parhaimpia jérjestys- ja kas-
vatustekniikoita. Von Justil-
la, Stuissmilchilla, Dithmatilla,
Darjesilla ja kumppaneilla val-
tion rationaalisuus, valtion voi-
man kasvattaminen sen itsen-
sd vuoksi, on ylin jirjestyksen
periaate. Absoluuttinen jirjes-

tys absoluuttisessa valtiossa,
joka huipentuu paternalisti-
seen valistuneeseen itsevalti-
aaseen, oli se sitten Maria Te-
resa, Fredrik II tai joku muu.
Hallitsijan representaatio
eldinsaduissa on Leijona. Mic-
hel Serresille leijonan pesi on
paikka, johon kaikki jiljet
johtavat ja josta ei tule yhtdin
jalked ulos. Jaykka tilan diag-
rammi, joka rakentuu jirjeste-
tylle suhteelle. Sen pdissi on
vallan maksimaalinen piste,
absoluuttinen valta, leijonan,
kuninkaan paikka. Yksisuun-
tainen hierarkia, jossa kaikki
nuolet kulkevat yhteen suun-
taan.19 Gilles Deleuzin mu-
kaan koko klassinen maailma
taittuu auki 4drettomain, ulos
adrellisestd ruumiista kuin ba-
rokkipukujen taitokset,2! mut-
ta samalla taittuen my0s kohti
raskasta vallan koneistoa, ai-
van kuin barokkifilosofi Leib-
niz taipuu hovikumarrukseen
valtionsa edessi. Valtio, valti-
on jarki ja hallitsija, kaikki ne
ovat vallan virran yldjuoksul-
la. Serres on kuvittanut klas-
sista tiedon jdrjestystd La Fon-
tainen eldinsadulla, jossa vir-
ran yldpiissi oleva susi pyr-
kii valtansa maksimoiden aina
parempaan asemaan virran
alapiissi olevan lampaan suh-
teen.21 Se on jirjestyssuhde,
jolla on selvi hierarkia. Mutta
rakenteen takaa ylhailtd vir-
taava vesi. Vesi on kuin diret-
tomyydestd loistava valo, Ju-
malan kirkkaus, joka antaa
klassiselle representaatiolle oi-
keutensa ja avaa sen avohak-
kuualueen. .
Jonathan Craryn mukaan
Camera Obscura on klassisen
havainnon sommitelma.22 Tuo
yhdesti valon ulkoisesta pis-
teestd laatikon kaksiulotteisel-
le seinille maailman loogisesti
deduktoiva laite, joka tottelee

optiikan rationaalisia lakeja,
tarjoaa lihes analogisen pers-
pektiivin Jumalan nikokul-
malle. Laitteen sisilli oleva
havainnoija taas on lihinni
ylimdird tuossa tdydellisen
representaation koneistossa.
Hian tutkii maailmaa tuosta
aukosta tulevien, tdysin ob-
jektiivisilta ndyttavien, repre-
sentaatiojilkien perusteella,
vasta mydhemmin hin ajatte-
lee aukosta tulevan valositeen
kulkevan itsensi ldpi ja yrit-
td4d avata oman pddnsi tut-
kiakseen sen mekanismit tai
vaihtoehtoisesti tyontidd piin-
sd tuosta pienestd pisteestd
ulos nihdikseen auringon it-
sessddn — vain sokeutuakseen
kuin jalkikuvia aurinkoon tui-
jotellen tutkineet modernit tie-
demiehet Brewster, Plateau ja
Fechner. Craryn Camera Obs-
curan kuvaus vastaa Fou-
cault'n Sanojen ja Asioiden
alussa tekemii analyysid Ve-
lasquezin maalauksesta klas-
sisen ajan representaation
mallina, jossa maalauksen si-
vulla olevasta ikkunasta tule-
va puhdas ulkoisuuden valo
saattaa koko representaation
jarjestelman nikyviin, kun taas
taustalla olevan peilin valo
heijastaa suvereeniparin spek-
taakkelin loistoa, johon kaik-
kien maalauksen hahmojen
katseet kiinnittyvit ja joka si-
too omalta osaltaan puuttu-
van katsojan (ja esitettdvin)
paikan sisiin maalauksen rep-
resentaatioon.23
Kuningasvallan loistava
spektaakkeli, jdrjen ja valtion
spektaakkeli. Klassisessa teat-
terissa valta loistaa kirkkaasti
ajaen ruttoa tuovat rotat nayt-
timolta pimeisiin onkaloihin.
Rutto taas on Foucault'n mu-
kaan se tauti, jonka mieliku-
vaan liittyy poliittinen haave-
kuva tiydellisesti jarjestykses-



t4 ja hallinnasta.24 Rutto edus-
taa ennen kaikkea epijirjes-
tystd. Antonin Artaudin mu-
kaan ruton asettuessa taloksi
kaupungin yhteiskuntaa kan-
nattavat rakenteet romahtavat,
ei ole enii liikennelaitosta,
kaupunkia, ei poliisia, ei kau-
punginhallitusta, on vain ruu-
miskasoja ja rovioita, seki
hourupiisid ruttotautisia syok-
symissd sinne tinne. Ruton
mielikuva on sekasorron mie-
likuva.25 Se on ruumiin sisii-
nen sekasorto, jossa koko ke-
hon eristyssysteemi on kuin
se olisi joutunut tiydelliseen
sekasortoon, mutta iskiessdin
kaupunkiin se nidyttdytyy
my6s tiydelliseni sosiaalise-
na sekasortona.

Siksi ruton vastastrategia on
jarjestyksen, valvonnan, luo-
kittelun ja kurinpidon strate-
gia. Foucault luonnehti 1600-
luvun ruton ehkiisyyn koh-
distuvia toimenpiteitd seuraa-
vanlaisesti: "Tila oli jaoteltu ja
se oli jaykistynyt liilkkumatto-
muuteen. Jokainen yksilo oli
tiukasti sidottu paikalleen, ja
jos hin liikahti minnekdin,
hiin pani henkensi alttiiksi eli
sai tartunnan tai rangaistuk-
sen. Tarkastus oli jatkuvassa
toiminnassa. Valvova katse oli
kaikkialla valppaana.”26

Artaud on huomauttanut
ruton kiyvin juuri niiden ruu-
miin osien kimppuun, aivo-
jen ja keuhkojen, jossa ihmi-
sen tahto, tajunta ja ajatusky-
ky helpommin ilmentyvit. Ai-
van kuin mielen ja tajunnan
tdytyisi jatkuvasti valvoa pi-
tidkseen ruttoa tuovat rotat
poissa. Michel Serres vertaa
Descartesta mieheen, joka sy-
tyttdd talonsa tuleen tuhotak-
seen ullakolla yoll4 mekasta-
vat rotat.2” Mies haluaa nuk-
kua ilman rottien héirint4di ul-
lakolla. Descartes haluaa aja-

tella ilman virhettd, kom-
munikoida tdydellisesti. Siksi
esi-isien rakentama talo on sy-
tytettdvd palamaan ja raken-
nettava uudestaan ilman rot-
tia. Tyo on tehtivi nukahta-
matta, kdintimittd selkiinsi,
syomiitti, poistumatta hetkek-
sikddn paikalta. Mutta yolld
rotat palaavat perustuksille. Ne
ovat sielld jo aina, ne kuulu-
vat itse rakennukseen. Kuu-
des palaaaina.

Paradoksaalisesti, mitd enem-
min jdrjestystd pyritddn ai-
kaansaamaan siti enemmin
epijdrjestystd se ndyttdd kut-
suvan. Mitd enemmin valvot
sitd visyneemmiksi tulet. De-
cameronessa rutto ei tapa maa-
seudun rauhaan vetdytynytti
irstailijoiden piirid, mutta tark-
kaan vartioidussa linnassa se
tappaa kaikki sisdltd. Tdydel-
linen kuri luo jiykdn mutta
samalla hauraan jirjestelmin,
jannitteen, joka murtuu hel-
posti kasaan kuin korttitalo
ulkoisen tOytdisyn voimasta.
Jean Pierre Vernantin mukaan
antiikin Sparta oli juuri erddn-
lainen poliisivaltio: Spartan ar-
meija, jota pidettiin jatkuvas-
sa valveilla olossa ja taydelli-
sessd kurissa ja jarjestyksessi,
oli suunnattu ennemmin si-
sdin kuin ulos ja itse asiassa
se koki tuhonsa joutuessaan
sotaan ulkopuolisten kanssa,
ei hivionsi vaan ylivoimansa
tihden.28

Puhdas kurinpitojirjestel-
mi tarvitseekin aina suljetun
jarajoitetuntilan, joka onluo-
tava mahdollisimman homo-
geeniseksi — monimutkainen,
laaja ja avonainen tila tekee
kurin mahdottomaksi. Fran-
cois Ewald mukaan absoluut-
tinen kuri pyrkii absoluutti-
seen kommunikaatioon.2? He-
terogeeninen kenttd on muu-
tettava yhteismitalliseksi.

Kuten klassisen ajan tiedon
mallissa kurissa on kysymys
representaatioiden oikeasta
jarjestyksestd. Asioiden ole-
mukseen pdidstiin niiden
pikkutarkalla luokittelulla ja
jarjestimiselld. Isillisen kaik-
kivaltiaan jumalan takaaman
luonnon universaalin harmo-
nian l6ytdminen vastaa isilli-
sen kaikkivaltiaan hallitsijan
takaaman valtion universaalin
harmonian 16ytdmistd. Hal-
linnon valvoessa voi kansa-
lainen nukkua rauhassa ilman
rottien pelkoa.

AIDS

Werner Herzogin elokuvassa
Nosferatu koko pikkukau-
punki hallintokoneistoineen
on kuitenkin vajonnut uneen.
Saksalaisen pikkuporvarillisen
yhteison nukkuessa Klaus
Kinskin vampyyri kulkee yli
tyhjin torin ja sen pédssi hil-
jaisena seisovan kaupungin-
talon ohi, ruttoa tuovat rotat
kintereilld4n. Laiva jarotat ovat
tuttuja teemoja, uutta on yon
ruhtinas — Nosferatu, auttamat-
tomasti arkipdivin jdrjestyk-
sestd ulos suljettu. Dracula on
todellinen singulaari, jolla ei
ole ideaa, ei peilikuvaa, ei edes
varjoa, outona ja ainutkertaise-
na se ei voi koskaan astua
jirjestyksen ja identiteettien
maailmaan. Mutta Draculan
hahmo liittyy my6s 1800-lu-
vun tieteelliseen diskurssiin.
Dracula on kirjallinen vastine
degeneraation, rappion ja pe-
rimdn heikkenemisen teemoil-
le aikakauden ihmistieteissa.
Bram Stokerin romaani viittaa
Nordauhun ja Lombrosoon to-
deten: "Kreivi on rikollinen ja
rikollista tyyppid.”30 Uudessa
tehokkuuden maailmassa Dra-
cula on my0s todellinen pa-
rasiitti, joka eldd toisten ve-
restd tuottamatta itse mitddn.

6 &€

YOATILLIYI VI YrAT3LL1S13

be/v 3181



ESITTELYJA JA ERITTELYIA 340

T&E 4/94

1800-luvun ylistdessd primitii-
visid yhteisdjd niiden olete-
tusta parasiittien puutteesta3!
on Dracula osoitus kulttuurin
degeneraatiosta, rodun rap-
piosta ja sivilisaatioprosessiin
kuuluvista vaaroista.
Pimeyden kreivi voi ottaa
my6s tavallisen kansalaisen
muodon ja sulautua Lontoon
vienpaljouteen kuin ruumii-
seen iskevid biologinen para-
siitti, joka jdljittelee isdntinsd
kudoksia. Siksi tarvitaan asi-
antuntijoita ja tieteilijoitd tun-
nistamaan erityiset merkit, ai-
van kuten aikakauden krimi-
nologit tunnistivat rikollisille
ominaiset kasvonpiirteet, ana-
tomian ja my6hemmin perin-
nollisen rakenteen. On nimit-
tdin syntynyt uusi hahmo,
homo criminalis. Velallisen ja
saamamiehen dialektiikassa
homo criminalis on hahmo,
joka aina jo, olemuksensa mu-
kaan, on loukannut saama-
miestd. Klassinen rikoslaki
koostui lain, rikoksen ja ran-
gaistuksen kolminaisuudesta,
josta puuttui rikollinen hah-
mo.32Hahmon tilalla oli kyky.
Kyky sekoittaa representaa-
tioita eli syyllistyd rikokseen,
tehdi mielen virhe. Se edel-
lytti tahtoa, joka voi erehtyi.
Lombrosolainen positivistinen
kriminologia taas muodostaa
tieteelleen oman perustan
homo criminaliksesta. Timi
on kuin vampyyrin pureman
uhri, ainoastaan sisiisen ve-
renhimonsa ohjaama. Yhteis-
kunnan tehtdviksi tulee siten
tunnistaa ja poissulkea ennal-
ta nimd vaaralliset ainekset.
"Kuka sini olet” on keskei-
nen kysymys modernille tuo-
mioistuimelle.33Vaaralliset yk-
sil6t, monomaanit ja psyko-
paatit olivat niiti, jotka aloitti-
vat lddkireiden ristiretken oi-
keussysteemiin. Juridisen vas-

tuun tahdon virhe korvaan-
tuu vaaralla, jonka nimi syn-
tymdstdin tuomitut aiheutta-
vat yhteiskunnalle. Alkaa tuo-
mareiden ja kriminologien,
psykiatrien ja psykologien
taistelu tuomitsemisen ja pa-
rantamisen vililli. Lombroso-
laiset taas kannattavat koko-
naista eliminaatiota oikeutta-
en vaateensa uusilla rikolli-
suuden vakaudesta kertovilla
tilastollisilla laeilla. Vapaan
tahdon ongelma on saanut uu-
den muodon.

Kyse on lakien taistosta; tra-
ditionaalinen rikoslaki, joka
on kiinni vield rikoksen ja
rangaistuksen arkaaisissa tee-
moissa kohtaa modernit tiy-
si-ikdiset yhteiskuntatieteet ja
niiden rikollisuutta ja yhteis-
kuntaa selittivit lait.34 Itse
koko lain kisite on kddntynyt
ympiri kantilaisessa kumouk-
sessa. Gilles Deleuzin mukaan
Platonin vakauttama kuva lais-
ta siilyi koko kristillisen kau-
den.35 Laki oli suhteessa kor-
keampaan hyviin. Koska kor-
keampi hyvi oli Jumalan hyl-
kdimaissi maailmassa poissa,
toimi laki sen korvikkeena.
Laki oli kiinni transsendentis-
sa hyvissi. Kantilla asetelma
kdintyy, kiytinnollisen jirjen
kopernikaaninen kumous on
juuri hyvin asettuminen lakia
kiertdville radalle. Laista tu-
lee itsendinen, puhdas muo-
to. TAmi on Deleuzin mukaan
paluu juutalaiseen abstraktiin
lakiin tai vield kauemmaksi.
Kantin laki ei ole kiinni trans-
sendentissa, muttei se ole
myoskdidn missdidn erityises-
si immanentissa sovellutuk-
sessaan. Absurdi laki, direlli-
sen ja ddrettdmin vililld, ei
ihme ettd Kantia huimaa.

Uusia ihmistieteitd ei sen
sijaan huimaa. Ne seisovat
yhteison vakaalla pohjalla.

Transsendentti on siirtynyt em-
piriaan. 1800-luvun tilastonik-
kareille empiirisistd numerois-
ta koostetuista sidnnonmukai-
suuksista muodostetutlait ovat
todellisia immanentteja lake-
ja. Ne auttavat pidsemdin
eroon valistuksen moraalitie-
teistd ja perustamaan uudet
empiiriset ja itsendiset yhteis-
kuntatieteet. Kyse on yhteis-
kunnan omista laeista. Belgia-
lainen astrologi Adolphe Que-
telet havainnoi skottilaisten so-
tilaiden rinnanympéryksien
suhteita ja tekee oman koper-
nikaanisen kumouksensa so-
veltamalla kosmologiasta tut-
tua virhejakaumaa, “kirkon-
kellokiyrida”, ihmisjoukon em-
piiriseen ilmid6n samalla pe-
rustaen oman tieteensa, sosi-
aalisen fysiikan, jonka nimen
hin varastaa tilastollisia reduk-
tioita inhoavalta Auguste Com-
telta. Comte taas nimedd oman
tieteensd sosiologiaksi, tietd-
mittd, ettd tilastonikkarit tu-
levat kolonisoimaan senkin.
Joka tapauksessa laki on nyt
alisteinen empiiriselle yhtei-
solle tai yhteison laeista muo-
dostetaan oma kvasi-trans-
sendentti alue kuten Durk-
heimilla. Durkheimille kysy-
mys onkin yhteiskunnan nor-
maalista tai patologisesta ti-
lasta.36 Normaali ja patologi-
nen -jako on vanhan hyvinja
pahan tuolla puolen. Normi
jakaa kentin immanentisti
ilman ulkoista kriteerid. Ku-
ten Georges Canguilhem on
osoittanut, se mdirittyy para-
doksaalisesti epinormaalin
kautta, joka itsessddn on taas
poikkeama normaalista.3”
Francis Galton, modernin
tilastotieteen ja eugeniikan eli
rotuhygienian "isd”, taas ni-
meiid Queteletin kdyrdn nor-
maalijakaumaksi. Galton ei to-
sin palvo normaalia vaan "eri-



tyislahjakkaita”, nykyisten luo-
vuuden reettoreiden tapaan.
Galtonin perustaman eugenii-
kan pyrkimykseni ei ole kui-
tenkaan ainoastaan tuottaa uu-
sia uljaita yksil6itd vaan tun-
nistaa vaaralliset ainekset ja
ennaltaehkiistd niiden kasvu.
Klassiselle perinnollisyysajat-
telulle uutta muotoa ei voinut
syntyd, vaan sikion muoto oli
oltava jo munasolussa ja mu-
nasolun kantajan muoto taas
edellisessd munasolussaja reg-
ressium ad infinitum, kun-
nes Eevan munasolussa tdytyi
olla kaikki tulevat munasolut
muotoina.38 Nyt uudelle pe-
rinnollisyystieteelle jokainen
rikollinen kantoi siittidissdidn
miljoonia mahdollisia rikolli-
sen muotoja. Kartoittaessaan
rikollisten perheiden genealo-
gioita se 10ysi yhdesti vajaa-
kelpoisesta lihteneitd valtavia
vajaakelpoisten joukkoja. Uusi
yhteiskunta ei vaatinut vain
symbolista kastraatiota vaan
materiaalista sterilisaatiota. Se
pyrki toimimaan ennaltaeh-
kiisevisti, sulkemaan pois en-
nalta kisin. Se taisteli aikaa
vastaan, silld uhka oli tule-
vaisuudessa. Vaarallisten ele-
menttien hiljainen ja kammot-
tava huuto, jonka rotuhygi-
eenikkojen tarkat korvat kuu-
livat, oli sama kuin Bram Sto-
kerin Draculan huuto: "Minun
kostoni on vasta alussaan!
Mini kylvin siti yli vuosisato-
jen, ja aika on minun puolel-
lani.”39

Kyse eienid ollut niinkidin
aktuaalisesta vaarasta vaan
potentiaalisesta. Eugeniikassa
perspektiivi siirtyi vaarallises-
ta yksilostd hinen edustamiin-
sa mahdollisiin riskeihin.40
Kyse oli riskeisti ja tilastotie-
teen kartoittamista riskiryh-
mistd. Samalla poissulkemisen
ja jarjestimisen aktiin ei tar-

vittu endd yhtd myyttii tai pe-
rustaa, ei endd myyttid kultai-
sista ja vaskisista, vaan liikku-
valla pohjalla kulkeva toden-
nikaoisyyskalkyyli yhdistetty-
ni yhteiskunnallisia vaatimuk-
sia vastaaviin tehokkuuskri-
teereihin; ei yhdestd periaat-
teesta johdettuja kausaalisar-
joja vaan korrelaatiokertoimia.
Tehokkuus oli rotuhygienian
kriteeri ja tehokkuus on mei-
din maailmamme kriteeri.
Pakkomielle kurista on vaih-
tunut pakkomielteeseen te-
hokkuudesta.

Tillaisen riskiryhmien kar-
toituksen ja ennaltaehkiisyn
strategiaan liittyva taudinku-
va on juuri aids. Se ei kerro
itsestddn valttimittd heti vaan
piilee elimistdssi valmiina tu-
hoamaan sen immuniteettijir-
jestelmén. Aidsia vastaan tais-
teltaessa on tirkedi ennalta-
ehkiisy, ja juuri aidsissa kyse
on riskiryhmisti ja todenni-
koisyyksistd. Ironisesti aids
sulki pois mahdollisesti yh-
den hallinnollisten strategioi-
densa terdvimmistd analyyti-
koista; tuon Herzogin kalju-
péistd Nosferatua muistutta-
van College de Francen pro-
fessorin, jota amerikkalainen
moraalinen yhteis6 ei nyky-
4dn syytd ainoastaan analyyt-
tisen jérjestyksen portinvarti-
joissa paniikkireaktioita aihe-
uttaneen “ranskalaisen epijir-
jestyksen” kylvimisestd, vaan
myds saastuneen veren kier-
rittimisestd nautintojen mah-
dollisuuksia kartoittaneilla yol-
lisilld matkoillaan. Aids Fou-
cault’lle, hulluus Nietzschel-
le, moraalinen opetus kaikil-
le niille, jotka uskaltavat ky-
seenalaistaa rajoja.

Aids on ennen kaikkea ris-
ki. Riskien eliminointi, kartoi-
tus ja hallinnointi kuuluvattaas
erityisesti vakuutuksen piiriin,

ja vakuutus on taas liberaali
tapa hallita yhteiskuntaa. Fran-
cois Ewaldin mukaan sosiolo-
gia tilastollisine lakeineen ei
loppujen lopuksi koskaan pys-
tynyt tiysin horjauttamaan oi-
keuskiytintojd, sen sijaan va-
kuutuslaitos pystyi.4! Vakuu-
tuslaitos teki kaikista lopulta
syyttomid ja hajoitti oikeustie-
teen syyllisen kisitteen. Vahin-
ko ei ole kenenkiin vika vaan
tietyssd midrdssd ihmisid ta-
pahtuu tietty mairi vahinko-
ja. Kyse ei ole moraalista vaan
tosiasiasta. Itse asiassa yhtei-
sOstd tulee nyt velallinen ja
yksilollisen kompensaatioiden
maksaja. Tarkoittaako timi
nyt nietzschelidisen yhteisén
vallantahdon korkeimpaa as-
tetta, jossa yhteiso pystyy
pddstimiin velallisen vapaak-
si, jopa tulemaan itse velalli-
seksi tille velalliselle.42

Vai tarkoittaako se siti, ettd
yhteiso itse asiassa jo ennalta-
ehkiisevisti sulkee pois kai-
ken riskin muodossa? Vakuu-
tuksesta ja riskien todenni-
koisyyslaskennasta tulee liik-
kuva ja joustava poissulkemi-
sen periaate. Silld vaikka kai-
kella on riskinsi, niin kaikki
riskit eivit ole yhtid todenni-
koisid. Vakuutus toimii nerok-
kaasti modernin vallan muo-
dossa samaan aikaan totalisoi-
den ja yksildiden. Vakuutus
on sosialisaatio, joka ottaa jo-
kaisen persoonan osaksi las-
kelmaansa. Se on kuin Aku
Ankan vakuutusmies, joka
tunkee pienimmistikin raois-
ta taloon sisddn. Se myy va-
kuutuksen viidelle kuudetta
vastaan jo ennen kuin nimi
astuvat talosta ulos.

Todellisuudessa ei ole ris-
kid itsessd4dn, mutta mistd ta-
hansa voi tulla riski. Riski ei
ole aistittavissa eiki intuition
avulla saavutettavissa, vaan

I¥ €&

YOATILLI¥T VI YrAT3LL1S3

be/v 1381



ESITTELYJA JA ERITTELYJA 342

T&E 4/94

kuuluu kantilaisesti ymmir-
ryksen kategoriaan. Sen toi-
meenpanevana instituutiona
kuitenkin toimii vakuutuslas-
kenta. Vakuutus tuottaa las-
kettavia riskeja. Se on poliitti-
nen rationaalisuuden muoto,
kyse on abstraktista teknolo-
giasta ja kombinaatioiden tai-
teesta. Kyse ei ole kuitenkaan
yleisestd muodosta vaan va-
kuutuslaitokset aktualisoivat
aina vain yhden mahdollisista
kombinaatioista. Kyseessi on
aina tietty muoto, jonka mai-
radavit sen tuottamien riskien
markkinat. Kyseessi on tietty
kehikko, ei koskaan miki ta-
hansa.

Vaikka vakuutus kuuluu
pelin maailmaan (riskin kuu-
luessa sattuman maailmaan,
kiinnittyen tapahtumaan ob-
jektifioiden sen onnettomuu-
tena) ja vaikka vakuutuksen
myotd pelaamisesta tulee maa-
ilman symboli,43 niin pelilld
on aina sddntdénsi. Se ei ole
koskaan kaaos. Peli on ohjat-
tu toimintapa, jossa nappu-
loille annetaan rajoitettu va-
paus annetulla kentilld. Va-
kuutuksen menestys johtuu
Ewaldin ja Defertin mukaan
juuri siitd, ettd se sovittaa yk-
silollisen vapauden ja yhteisol-
lisen sosialisaation. Vakuutus
on aina julkinen. Vakuutus-
asiamies muodostaa viestoji
selektoimalla ja jakamalla ris-
keji. Se on sosialisaatio, jo-
ka ottaa jokaisen persoonan
osaksi ryhmaii. Riskin yksilo
ei endi vastaa abstraktin poik-
keuksettoman lain juridista
subjektia vaan omistaa yksi-
l6llisyyden, joka suhteutuu
muihin vakuutettuihin.

Kurin jdykki jirjestys ei
koskaan pysty luomaan ho-
mologista maailmaa, vakuu-
tus on huomattavasti tehok-
kaampi yhteismitallisuuden

luoja.Plastisenajajoustavana
periaatteena se sopii kaik-
kialle. Jos klassinen maail-
man poissulkemisen periaa-
te, sen exterminaattori, on
kuin Exterminator-elokuvan
ensimmiisen osan mekaani-
nen robotti, niin nyt olemme
toisessa osassa, jossa exter-
minaattori on tehty plastises-
ta metallista ja kenties vain
mekaaninen robotti voi tais-
tella sitd vastaan.

Vakuutus kiiti4 maagisesti
hetkessi maapallon toiselta
puolelta toiselle, jopa ava-
ruuteen asti, ja tuo tdysin eri-
laisia aineksia yhteisen las-
kennan kenttdin. Se on kuin
Kafkan oikeusjuttu, jossa
siivouskomeroista voidaan
astua oikeussaleihin. Kafka
ei tietenkddn ole pelkki oi-
keusoppinut vaan myos va-
kuutusvirkailija. H4n on kah-
den byrokratian vilissi, van-
han hierarkkisen ja uuden
joustavan.44 Hierarkkista,
vertikaalista rakennelmaa
vastaa Orson Wellesin Oi-
keusjutun filmatisoinnissa
kayttimait yld- ja alakuvakul-
mat ja loputtomat ylos ja alas-
piin kulkevat rappuset, mut-
ta Kafka kuvaa myos uuden
liikkkuvan vakuutuksen ho-
risontaalista ja liukuvaa hal-
lintaa, jota kuvaisi paremmin
Wellesin kuuluisat laajakul-
mat ja syvitarkat kuvat, Kaf-
kan loputtomat hallit ja jat-
kuva matkustelu.

Kafkan sopii tyylinsd pe-
rusteella klassisen ja moder-
nin viliin myo6s foucault’lai-
sessa mielessid. Foucault'n
mukaan de Sadella ilmeni
klassiselle ajalle ominainen
representaatioiden luokitte-
lu irstailujen yksityiskohtaisis-
sa kuvauksissa ja toisaalta mo-
dernille ajalle tyypillinen aina
pakeneva halu.45 Emmekd

me kohtaa Kafkalla aina pa-
kenevaa lakia ja toisaalta oi-
keusprosessien yksityiskoh-
tien pikkutarkkaa represen-
taatiota. Kafka ja Sade, kaksi
kantilaisen lain ironisoijaa.
Kafka ironisoi lakia, joka ope-
roi tulematta itse koskaan tie-
detyksi. Saden ironia on kivu-
ta ylemmisti hyvistd irron-
neesta laista ylempain pahaan
ja ndin lopuksi pyrkii kaikki-
en lakien kidintimiseen. Va-
kuutuksen kalkyyli on kuiten-
kin lain suurin ironisoija, se
on jatkuva, mutta my6s kon-
tingentti perustaltaan, siitd tu-
lee sosiaalipoliittisen hallin-
non viline ja uuden poliitti-
sen ideologian — solidaarisuu-
den — varjolla hallinnointia so-
siaalisen vakuutuksen muo-
dossa.46 Ironia, kontingenssi
ja solidaarisuus — siini libe-
raalin hallinnon peilikuva.

POLIS

Liberaalin hallinnan voima on-
kin sen uskottelussa, ettei se
sulje ketdidn pois. Se on kuin
Oklahoman ulkoilmateatteri
Kafkan Amerikassa, joka lu-
paa ottaa kaikki mukaan. Se
viittd4 ottaneensa poissulke-
misen itseensd ja muuttaneen-
sa kuudennen poissulkemisen
kaikkien tasavertaiseksi pe-
liksi, esittden itsensi jopa his-
torian loppuna ja tiydellis-
tymdni — historian, joka sul-
keutuessaan ei kuitenkaan
palaa alkuparatiisiin vaan
Kreikkaan kuten kansallisso-
sialismi.47 Kansalaisten tasaver-
tainen julkinen peli on my6s
poliksen myytti. Polis taas on
utopia avoimesta yhteisosti,
jossa ulossulkemisen akti on
sublimoitu yleiseksi ja yhtd-
ldiseksi agonistiikaksi.
Agonistiikkaa on kuitenkin
suojeltava omilta liikkeiltd4n.
Voimien liikkeen yll4pito edel-



lyttd4d aina jonkin poissulke-
misen. Aristokraattisten vapai-
den voimien kukkotappelua
ja kisailua ihailleella Nietz-
schelli esiintyy agonostiikan
ja poissulkemisen suhde. Nuo-
rella Nietzschelld on kaksi tais-
telua: toisaalta Vernichtungs-
kampf, exterminaation ja pois-
sulkemisen taistelu, jossa tais-
telu nihddin vilineeni ja alis-
tetaan taistelun pelin ulkopuo-
lelta miiritettaville voittoon
identifioituvalle paidmdirille;
toisaalta Wettkampf, jossa tais-
telu on itsessiin pddmddri.
Nietzschelle helleenisen kil-
pailun ydin on siini, ettd se
hylkii yhden vallan ja haluaa
suojaksi neroa vastaan toista
neroa. Pelii on siis suojeltava
sen omilta entropisilta taipu-
muksilta. Ostrakismi eli lius-
kaiinestys on poissulkemisen
akti, jolla pelid vaarantavat lii-
an hyvit pelaajat suljetaan
pois. Peli on siis koko ajan
suhteessa ulkoiseen, voittajiin,
jotka itsessddn ovat sen tuote.
Kun pelistd tulee autonomi-
nen, on se vilttimaitti itsetu-
hoisa, silld sen tarkoituksena
ontoisten eliminointi, josta se
kuitenkin itse riippuu. Ver-
nichtungskampfia ei voida-
kaan ajatella ulkoiseksi Wett-
kampfista. Agonistiikka sisil-
tdd aina dominaation elemen-
tin ja halun rajoittaa toiseutta,
joka itsessd4dn on agonistiikan
ehto. Agonistiikka on viltti-
mittd ambivalenttia .48
Voimat eivit koskaan ole
samanarvoisia.49 Kyse on aina
viidest4 ja kuudennesta. Ago-
nistiikka joutuu sulkemaan
aina jotakin pois, jotakin, miki
samalla on sen ehto. Hanna
Arendetilla, poliksen kenties
merkittdvimmalld puolustajal-
la, polis on juuri utopia ken-
tdstd, jossa eriarvoiset ovat
kansalaisina samanarvoisessa

taistelussa.50 Arendtille va-
paus poliittisena ilmiéna syn-
tyi kaupunkivaltioissa, jossa
kansalaiset elivit ei-hallinnan
periaatteen mukaan, agoran ja
poliksen kentilld. Poliksen
suostuttelu erosi jyrkisti vlt-
timittdmyyden kenttiin kuu-
luvasta sodasta ja vikivallas-
ta. Poliksen muurien ulko-
puolla vahvat tekivit mitd pys-
tyivit ja heikot kirsivit.

Jean Pierre Vernantin mu-
kaan taas sota itse asiassa oli
osa kaupunkivaltiota ja kuu-
lui siihen tdydellisesti.>! Soti-
lasoperaatiot ja retoriset ope-
raatiot vastasivat toisiaan, so-
dassa aseiden voima korvasi
argumenttien voiman, koska
nimi nihtiin tdysin saman-
tyyppisind voimina. Armeija
oli kansankokous aseistettu-
na ja poliitikko identtinen so-
turin kanssa. Hyvin argumen-
toitu puhe siisti kenties so-
dalta, kun taas argumenttien
aloittama riita ratkaistiin jos-
kus vasta taistelukentilli. Itse
asiassa koko ajatus tasa-arvoi-
sista suhteista tuli aristokraat-
tisista soturiarvoista, jotka le-
vitettiin laajemmalle alueelle
soturin aseman levitessi. Kau-
punkivaltioiden viliset sodat
eivit kuitenkaan olleet kos-
kaan hivityssotaa vaan osa jul-
kista kenttdd, agonistiikkaa,
jonka tarkoituksena ei ollut
hivittdd vastustajaa vaan ai-
noastaan osoittaa ylivoima.
Sotatila ei ollut niin anomia,
sddntdjen puute vaan agonis-
tiikkka tarvitsi aina kolmannen
tuomarin, sen mahdollisti yh-
teinen kreikkalainen traditio
ja jumalat. Vihollinen (xenos)
ei ollut koskaan radikaalis-
ti toinen vaan samanlainen.
Spartassa taas kansalaisen ja
soturin yhdistiminen johti 44-
rimmdiseen kilpailun ja tais-
telun arvojen propagoimi-

seen yhdessi jirjestyksen ja
kurin kanssa. Julkisen tilan
ddrettémin levittimisen nur-
ja puoli onkin spartalainen
paradoksi — kaikkien kansa-
laisten tekeminen poliiseiksi.

Julkinen polis on siis aina
institutionalisoitunut ja jirjes-
tynyt konflikti, se on identi-
teettien ja samuuksien vivah-
teiden kohtauspaikka. Se on
oman ryhmin sosialisaatio
kuten helleenien rituaaliset
kilpailut, Platonin sanoin sta-
tis, helleenien vilinen ago-
nostiikka, ei koskaan pole-
mos, sota barbaarien kans-
$a.52 Polis on aina valtio, ins-
titutionalisoitu ja hallinnoitu
konflikti.

Polis ei ndin ole herkkyyt-
td aina tapahtuvalle poissul-
kemisen toiminnalle. Se on
ennenminkin yritystd peittii
se. Herkkyys taas olisi pois-
sulkemisen rahinan kuunte-
lemista, vallan kuulostelua.
Apollonisen rationaalisen po-
liksen rajat sekoittavan fe-
miniinisen, dionyysisen ja ka-
oottisen lausuman "kaikki on
poliittista” ei tdssi mielessi
tarvitsisi tarkoittaa totalitaa-
rista hallinnon projektia, jos-
sa kaikki on saatava politii-
kan kenttidin, eiki fasistista
tai sosialistista tieteen, estetii-
kan ja yksityisen alistamista
poliittiselle, jossa kansanku-
raattorit valvovat singyn alla
tai politiikasta tulee Nurnber-
gildinen esteettinen kokemus
ja vastavuoroisesti avantgar-
desta vairid politiikkaa. Ky-
seessd voisi myos olla, kuten
Michel Foucault lausuman ki-
sitti, herkkyyttd kaikkialla ls-
ni oleville valtasuhteille.53
Mutta jos vallasta tulee suhde,
joka on kaikkialla, niin eik®d
politiikan ja vallan tutkimus
meneti omaa ja selviid objek-
tiaan, joka nyt on missi ta-

v €&

YIATILLIYY VI YrAT3LLIS1

be/v 1381



ESITTELYJA JA ERITTELYJA 34 4

T&E 4/94

hansa. Eik6 my0s kieli ole suh-
de ja sosiaalinen ole suhde?
Eik¢ julkinen politiikka tar-
jonnut politiikan tutkimuksel-
le juuri sen oman obijektin,
jolla se saavutti tdysi-ikdisyy-
tensi ja erosi poliittisesta filo-
sofiasta, ja eiko politikointi eli
julkinen poliittinen peli poli-
tiikkan itsensi vuoksi, causa
sui politiikkana, tarjonnut sil-
le sen puhtaan objektin? Sen
sijaan nyt kaikki on likaista ja
epivarmaa ja politiikan tutki-
ja on ajettu samalle kentille
sosiologien, historioitsijoiden,
filosofien, luonnon- ja kirjalli-
suustieteilijdiden kanssa ilman
eritystd omaa kohdettaan.

Miten nyt voidaan muodos-
taa politiikan tutkijoiden yh-
teisd, miten tunnistaa oikeat
politiikan tutkijat viiristi po-
litiikan tutkijoista, hyvit ko-
piot huonoista kopioista. On
sovellettava joitakin liberalis-
tisempia poissulkemisen tak-
tiikkoita kuten riskiryhmien en-
naltakartoitusta ja mairiraha-
virtojen kanavointia tiettyjen
tehokkuuskriteereiden mu-
kaan.

* %k %k

Meidin ratkaisematon ongel-
mamme on siis se, ettd yh-
teison rikos on aina poissul-
kemisen rikos ja ettd me aina
ja auttamattomasti yhteisoon
kuuluvina olemme tuosta ri-
koksesta osallisia. Kenties tuo
on juuri se rikos johon K on
syyllistynyt Oikeusjutussa,54 ja
kenties sen takia meidin on
syytd palauttaa mieleemme tai-
teilija Tintorellon K:lle anta-
mat vaihtoehdot.55 Ensimmii-
nen on tiydellinen vapautta-
minen, mutta timi on mah-
dotonta, koska ei ole tavattu
ketdin, jota se olisi koskenut.
Toisaalta on nienniinen va-

pauttaminen, joka tarkoittai-
si siirtymistd edestakaisin
viattomuudesta syyllisyyteen.
Syylliseksi tunnustautuminen
olisi kuitenkin 4lytonti, se tar-
koittaisi taydellistd katumuk-
sen tilaa, kidiriytymisti men-
neeseen ja pyrkimysti sovit-
taa alkuperiinen d4rettomyy-
teen pakeneva poissulkemi-
nen tai sovituksen mahdotto-
muuden edessi taipuvaa nos-
talgiaa kadotettuun objektiin,
johon poissulkemisen me-
kaniikka olisi projisoitu. Syyl-
lisyys erottaa voiman siiti mita
se voi tehd4.56 Se pysiyttiisi
meidit ja tekisi kaiken toimin-
nan mahdottomaksi.

Mutta jos syyllisyys on ab-
surdia, niin viel4d absurdim-
paa on viattomuus. Itse asias-
sa vain sen tihden, etti se on
vain edellisen negatiivi. Se on
pyrkimysti kieltdi kaikki vel-
ka, pyrkimysta tdydelliseen
unohtamiseen ja uuteen al-
kuun, se merkitsee aina silmi-
tontid veren vuodatusta, kai-
ken vanhan irti leikkaamista.

Tintorello antaa myos kol-
mannen vaihtoehdon. Se on
lykkidys, joka mahdollistaa
prosessin jatkumisen tunnus-
tamatta itsed4n viattomaksi tai
syylliseksi. Se tarkoittaa vael-
luksen jatkumista, absurdeis-
sa kdytivissi ja halleissa, lo-
puttomia odotuksia ja turhau-
tumisia, mutta myds uusia
kohtaamisia ja rakkauksia. Se
on vaellusta eldmin labyrin-
tiss3, direllisessid rajoittamat-
tomuudessa, joka voi olla suo-
ra viiva kuin matka Kafkan
linnassa.>7 Kreikkalaisten suu-
rikeksint6 oli juuri suoran vii-
van labyrintti — Zenonin nuo-
li, joka ei koskaan saavuta koh-
dettaan ja jonka jokaisesta
hetkesti avautuu labyrintti.58

Ihminen nuolena yli-ihmi-
seen, ystivyyden labyrintti,

jonka Nietzsche asettaa 1ahim-
miisenrakkautta vastaan.>?
Ystivyys on odottamista, odot-
taminen on taas ystivyyden
politiikkaa,%0 lykk#A4mistd ja vii-
vistyttdmista. Lykkidys taas on
ratkaisemattomuutta ja seiso-
mista portilla.61 Deleuze ja
Guattarille nienniinen sovi-
tus olisi pyrkimystd loytdd
sovitus ddrettomain hierarki-
an kanssa, kun taas lykkiys
on #irellinen, rajoittamaton
ja jatkuva, se on pyrkimys
asettaa kontakti ja rakkaus-
suhde.62

Pyrkimys on kuitenkin epi-
varmuuden tila, kenties kes-
timiton. Siksiko K saa lopus-
sa tdydellisen vapautuksen,
vallattomuuden tilan — teloi-
tuksen? Kafkan lopetus on kui-
tenkin kiistelyn aihe, Deleuzin
ja Guattarin mukaan Kafkan
ei tarkoittanut lopettaa teloi-
tukseen vaan antaa prosessin
jatkua loputtomasti. Prosessi
ei paittyisi endd yhteen het-
keen, jakamattomaan kuole-
maan vaan kuolema, kuten
Bichat sen midritti, olisi sa-
manaikaisesti lisni olemassa-
olevan elimin kanssa ja eli-
mi niin kuolemaa vastustavi-
en toimintojen summa, sen
lykkiys.63

Markku Koivusalo

(Artikkeli on Politiikan tut-
kimuksen piivilld Jyviskylis-
sd 14.1.1994 Yhteisollisyys ja
politiikkka -ryhmissd pidetty
puhe)

viitteedt

1. Deleuze, Gilles & Guattari,
Felix: Towards a minor Litera-
ture. University of Minneso-
ta Press, Minneapolis 1986.

2. Kafka, Franz: Yhteisyys.
Teoksessa Keisarin Viesti.
Otava, Keuruu 1989, 131.



3 Nietzsche, Friedrich: Ndin
puhui Zarathustra. Otava,
Helsinki 1967, 51.

4. Jean-Luc Nancyn mukaan
poliittisilla tai kollektiivisilla
yrityksilld, joiden pAddmaddri-
nid on absoluuttinen imma-
nenssi, on totuutena kuole-
ma. Kansallissosialismin lo-
giikkaa ei ollut vain toisen
vaan kaikkien tuhoaminen,
jotka eivittyydyttineet puh-
taan imma-nenssin kriteerid,
ja ndin lopulta Saksan itse-
murha. Nancy, Jean-Luc: The
Inoperative Community. Uni-
versity of Minnesota Press,
Minneapolis 1991, 12.

5. Ks. Kafkan péivikirjat 25.12.
1911 juutalaisesta kirjallisuu-
desta Puolassa ja tsekkildi-
sessd Prahassa: Kafka: Dia-
ries 1910-1923. Schocken
books, New York 1988.

6. Foucault, Michel: The Order
of Discourse. Teoksessa
Young (toim.): Untying the
text. Routledge & Kegan,
London 1981.

7. Foucault, Michel: Maddness
and Civilization. Tavistock
Publications, London 1967,
xiii.

8. Derrida, Jaques: Cogito and
the History of Madness.
Teoksessa Writing and Dif-
Jferance. Routladge & Kegan,
London 1978. Foucault itse
kritisoi Hulluuden historian-
sa hulluutta itsessddn, sen
pyrkimyksesta asettaa pysy-
vi referentti, (kuitenkin sa-
malla Derrida kriittiseen si-
vyyn), Foucault, Michel: Ar-
chaelogy of Knowledge. Ta-
vistock Publications 1972, 47.

9. Kafkan oskillaatiosta luovan
autonomian sailyttdvin poi-
kamieseldimin ja toisaalta
avioliiton vililld. Kafka,
Franz: Kirjeitd Felicelle. Ota-
va, Keuruu 1976.

10.Foucault, 1967, 6; Foucault,
Michel: Tarkkailla ja ran-
gaista. Keuruu, Otava 1980,
223-4.

11. Exisilium, suom. maanpako,
mutta myos turvapaikka; ex-
tra solum, suom. ulkopuo-

lella maaperin, pohjan, alus-
tan, perustan. Geremek, Bro-
nislaw: The Marginal Man.
Teoksessa le Goff (toim.):
The Medieval World. Collins
& Brown, London 1990,
347-8.

12.Nietzsche, Friedrich: Moraa-
lin alkuperdstd. Otava, Hel-
sinki 1969, 63—4.

13.Geremek, 1990, 352; Fou-
cault, 1967, 11.

14.Geremek, 1990, 350.

15.Le Goff, Jaques: Medieval
Man. Teoksessa The Medie-
val World, 1990, 5.

16.Job 25:4-6.

17.Le Goff, 1990, 5; Geremek,
1990, 367; Foucault, 1967, 7.

18.Pyhidn kaksinaisesta luon-
teesta Durkheimilla ks. Durk-
heim, Emile: Uskontoeld-
mdn alkeismuodot. Tammi,
Helsinki 1980, 361-366. Ks.
my06s Arppe Tiina: Pyhdn
Jjadnndkset. Tutkijaliitto 1992.

19.Serres, Michel: The Parasite.
TheJohn Hopkins University
Press, London 1982a, 26-7.

20.Deleuze, Gilles: Foucault.
The Athlone Press, London
1988, 124-126; Deleuze, Gil-
les: The Fold; Leibniz and
Baroque. University of Min-
nesota Press, Minneapolis
1993, 121.

21.Serres, Michel: Knowledge
in The Classical Age: La Fon-
taine and Descartes. Teok-
sessa Hermes, Literature,
Science, Philosophy. The
John Hopkins University
Press, Baltimore & London
1982b, 15-18.

22.Crary, Jonathan: Techniques
of the Observer. MIT Press,
Cambridge 1992, 31-66.

23.Foucault, Michel: The Order
of Things. Routledge, Lon-
don 1970, 3-16.

24.Foucault, 1980, 224.

25.Artaud, Antonin: Teatteri ja
rutto. Teoksessa Kohti kriit-
tistd teatteria. Otava, Keu-
ruu 1983, 24-29.

26.Foucault, 1980, 221.

27.Serres, 1982a, 12.

28.Vernant, Jean Pierre: Myth
and Society in Ancient Gree-

ce. Zone Books, New York
1990, 47.

29.Ewald, Francois: A Power
without exterior. Teoksessa
Michel Foucault: Philosop-
her. Harvester Wheatsheaf,
London 1992, 170.

30.Stoker, Bram: Dracula. Ota-
va, Keuruu, 1992, 361. Dra-
culan yhteydesti aikakauden
ihmistieteisiin mm. Pick, Da-
niel: Faces of Degeneration.
A European Disorder c.1848
— ¢.1918. Cambridge Univer-
sity Press 1989; Glover, Da-
vid: Bram Stoker and the Cri-
sis of the Liberal Subject. New
Literature History 23/1992,
983-1002.

31.Ks. Pick, 1989, 173.

32.Pasquino, Pasquale: Cri-
minology: The Birth of a Spe-
cial Knowledge. Teokses-
sa The Foucault Effect. Stu-
dies in Governmentality.
Harvester Wheatsheaf, Lon-
don 1991, 237.

33.Foucault, Michel: The Dan-
gerous Individual. Teokses-
sa Foucault, Politics, Phi-
losophy, Culture. Routledge,
New York 1988, 126.

34.Yhteiskuntatieteiden laista ja
oikeustieteiden oikeudesta.
Ks. Vihimaiki, Jussi: Lain voi-
ma. Oikeus 1992.

35.Deleuze, Gilles: Coldness
and Cruelty. Teoksessa Ma-
sochism. Zone Books, New
York 1991, 81-90; Deleuze,
Gilles: Kant’s Critical Phi-
losophy. The Athlone Press,
London 1984.

36.Durkheim, Emile: Itsemurha.
Tammi, Kiikala 1985.

37.Canguilhem, Georges: The
Normal and the Pathologi-
cal. Zone Books, New York
1991, 243.

38.Klassisen ajan preformaatio
-ajatuksesta. Jacob, Francis:
The Logic Of Life. The History
of Heredity. Penquin Books,
Middlesex 1989, 52-66.

39.Stoker, 1992, 327.

40.Castel, Robert: From Dange-
rousness to Risk. Teoksessa
The Foucault Effect. 1991,285.

41 Defert, Daniel: Popular Life

S¥E

VYIOATILLIET VI YrAT3ILL1S]

be/v 131



ESITTELYJA JA ERITTELYJA 346

T&E 4/94

and Insurance Technology.
Teoksessa The Foucault Ef-
Jfect. 1991, 211-233; Francois,
Ewald: Insurance and Risk.
Teoksessa The Foucault Ef-
Sfect. 1991, 201.

42.Nietzschen velallisen ja saa-

mamiehen tematiikassa yh-
teiskunnan ylin vallantietoi-
suus kykenisi suomaan itsel-
leen ylhidisimmin ylellisyy-
den, joka on sitd varten ole-
massa ja jittdd vahingoitta-
jansa rankaisematta. Oikea-
mielisyys, joka alkoi siit4, ettd
kaikki on maksettava, pdi-
tyy siihen, ettd maksukyvy-
ton piddstetddn vapaaksi.
Nietzsche, 1969, 65.

43.Ewald, 1991, 199.
44.Deleuze & Guattari, 1986.
45.Foucault, 1970, 208-211.
46.Defert, 1991, 211-233.
47.Kansallissosialismin paluus-

ta Kreikkaan Lacoue-Labart-
he & Nancy: The Nazi Myth.
Critical Inquiry 16, Chigaco
1990, 291-312.

48.Nietzchen agonistiikan ja

poissulkemisen suhteesta
Weber, Samuel: Afterword:
Literature — Just Making It.
Teoksessa Lyotard, J.-F. &
Thebaund, J.-L.: just Ga-
ming. Manchester Universi-
ty Press, 1979; Weber, Sa-
muel: Institution and Inter-
pretation. University of Min-
nesota Press, Minneapolis
1987.

49.Voimien ehdottomasta eriar-

voisuudesta Nietzschellid: De-
leuze, Gilles: Nietzsche and
Philosophy. The Athlone
Press, London 1983, 43. Mdi-
rd itsessddn on erottamaton
erosta middrdssa. Ero mii-
rdssd on voiman ja voiman
suhiteen toiseen voimaan ole-
mus. Tasavertaisista voimis-
ta unelmoiminen, vaikka nii-
den sanottaisiin olevan vas-
takkaisia suuntaukseltaan
on karkea ja likimd4rdinen
unelma.

50.Arendt, Hannah: On Revolu-

tion. Penquin Books, Mid-
dlesex 1973, 30.

51.Vernant, 1990, 29-53.

52.Platon: Valtio. Otava, Keu-

ruu 1981, 194 (huom. statis
suomennettu puolueriidaksi
ja polemos sodaksi).

53.Sanomalla: "kaikki on poliit-

tista”, myoOnnetiin kaikkial-
la ldsnidolevat voimasuhteet
ja niiden immanenttius po-
liittisella kentilld. Foucault,
Michel: Power/Knowledge.
Pantheon Books, New York
1980, 189.

54.Titi rikosta voitaisiin verrata

Giorgio Agambenin tulkin-
taan vanhasta perisyntikisi-
tyksestd. Perisynnissd kyse
on velassa olemisen aiheut-
tamasta huonosta omasta-
tunnosta, joka juontuu siit4,
ettd ihmiselle kaikkein omi-
naisin oleminen on olemi-
nen mahdollisuutena tai voi-
mana. Agambenin perisyn-
nin tulkinnassa ei ole tilaa
alussa tapahtuneelle synnil-
liselle teolle tai katumuksel-
le vaan ihminen on syyllinen
sithen, mikid hinelti puut-
tuu. Kyse on eettisestd koke-
muksesta, jonka ainut vel-
voite on olla voima, olla
olemassa mahdollisuutena.
Agamben, Giorgio: Tuleva
yhteiso. Gaudeamus, 1994,

55.Ks. Kafka. Franz: Oikeusjut-

tu. Otava, Keuruu 1975. Tin-
torellosta 7. luku.

56.Ks. Deleuze, 1983, 123.
57.Jorge Luis Borges nikee Kaf-

kan Linnan olevan muodol-
taan juuri samanlainen Ze-
nonin paradoksin kanssa.
Borges, Jorge Luis: Haarau-
tuvien polkujen puutarha.
Wsoy 1969, 219.

58.Kuten Borgesin etsiva Lonn-

rot lausuu: "Olen lukenut
erdistd kreikkalaisesta laby-
rintista, joka koostuu yhdes-
ta ainoasta suorasta viivasta.
Se viiva on eksyttinyt jo niin
monta filosofia, ettei minun
kaltaisestani etsivastd ole
suurtakaan vilid.” Borges,
1969, 78. Deleuze esittii stoa-
laisten aion-aikakdsityksen,
jossa jokainen nykyhetki
voidaan jakaa loputtomasti
menneeseen ja tulevaan, til-

laisena suoran viivan laby-
rinttind, joka eroaa huomat-
tavasti syklisestd materian
rajoittamasta  Kronoksesta.
Ks. Deleuze, Gilles: The Logic
of sense. The Atholen press,
London 1990, 58-65.
59.Nietzcshe asettaa aina kuu-
dennen poissulkevaa lihim-
miisenrakkaus -asetelmaa
vastaan kauimmaisen rak-
kauden, ystivin rakkauden
ennakkotunteena kaikkein
kauimmaisesta, yli-ihmises-
td. Nietszche, 1967, 51.
60.Derrida, Jaques: The Politics
of Friendships. The Journal
Of Philosophy 1988, 632-644.
.Giorgio Agambenin mukaan
portti tai kynnys on koske-
tuspiste ulkoisen tilan kans-
sa, jonka tidytyy pysya tyhji-
ni. Kynnys ei ole raja eiki
rajan toinen vaan kokemus
rajasta, olemisesta ulkopuo-
len sisilld. Agamben, 1994.
62.Deleuze & Guattari, 1986, 52.
63.Foucaultn mukaan Bichat
suhteellisti kuoleman kisit-
teen tuoden sen alas siita ab-
soluutista, jossa se ilmaantui
jakamattomana, ratkaisevana
ja korvaamattomana tapah-
tumana: Hdn haihdutti ja ha-
jaannutti sen elimiin yksi-
tyiskohtaisten, osittaisten ja
progressiivisten kuolemien
muodossa, kuolemien, jotka
ovat niin hitaita tapahtu-
maan, ettd ne jatkuvat, jopa
kuoleman itsensi ylitse. Fou-
cault, Michel: The Birth of
the Clinic. Routledge, New
York 1991, 144. Deleuzin mu-
kaan Foucaultihaili Bichatia
tamin uuden vitalismin kek-
simisestd, jossa elima mia-
rittyi kuolemaa vastustavien
tekijoiden kautta. Deleuze
asettaa tillaisen voiman omi-
naiseksi Foucault'n elimille
ja ajattelulle ja toteaa Fou-
cault’n olevan niitd harvoja,
jotka kuolivat oman kuole-
man kisityksensd mukaises-
ti. Deleuze, 1988, 93-95. (Ti-
mi haisee kylld Deleuzen
oman “vitalisimin” projisoin-
nilta Foucaulthon.)

6

fut



