
RISTO HEISKALA 

SOTA, POLITIIKKA, 

TALOUS, IDEOLOGIA 

MICHAEL MANNIN 

VALTA LÄHDE ANALYYSIN 

KÄSITTEET 

E nglannista on 1980-luvulta 
lähtien alkanut ilmestyä kun-
nianhimoisia ja kattavia yh-
teiskuntateoreettisia analyy-

seja, joiden laaja-alaisuus purkaa totun-
naista käsitystä yhteiskuntatieteiden työn-
jaosta. Tällaisia ovat ainakin Anthony Gid-
densin. (1984 sekä 1981 ja 1985), W.G. 
Runcimanin (1983 ja 1989) ja Michael Man-
nin (1986 ja 1993a) teokset. 

Tiedonsosiologisesti tämä ilmiö näyt-
täisi liittyvän kahteen seikkaan. Ensimmäi-
nen näistä on se, etteivät manner-Euroo-
pan (Saksan ja Ranskan) ja Pohjois-Ame-
rikan sosiologisen yhteiskuntateorian pe-
rinteet koskaan kunnolla juurtuneet Eng-
lantiin. Siksi briteillä on muita enemmän 
vapausasteita suhteessa traditioon. Toinen 
asiaan vaikuttava seikka on se, että impe-
riumin raunioilla syntyy lähes vääjäämättä 
historiallisesti ja teoreettisesti laaja-alaista 
pohdintaa siitä mistä historiallisissa pro-
sesseissa oikein on kysymys. Näillä viileil-
lä aikalaisanalyyseillä on siksi briteille 
eräänlainen terapeuttinen tehtävä. Meitä 
muita ne sen sijaan kiinnostavat ensisijai-
sesti mahdollisesti yleisempään käyttöön 
soveltuvan teoreettisen sisältönsä vuoksi. 
Tarkastelenkin seuraavassa yhtä näistä 
esityksistä tältä yleisemmältä teoreettisel- 

ta kannalta. Kysymys on Michael Mannin 
teoksessaan The Sources of Social Power 
esittämästä valtalähdeanalyysista. 

VALTALÄHDEANALYYSI 

Mann aloittaa valtalähdemallinsa kehitte-
lyn esittämällä kaksi sille olennaista peri-
aatetta. Ensimmäisen periaatteen mukaan 
"yhteiskunnat koostuvat useista lomittai-
sista ja toisiaan risteävistä yhteiskunnallis-
tilallisista vallan verkostoista" (I, 1)1. Yh-
teiskunnat eivät ole järjestelmiä eikä niis-
tä siksi voi erottaa alajärjestelmiä, ulottu-
vuuksia tai tasoja. Sen sijaan ne ovat "mal-
lintunutta kaaosta" (patterned mess; II, 
passim.). 

Toisen periaatteen mukaan paras tapa 
esittää kuvaus yhteiskunnista, niiden ra-
kenteesta ja historiasta on tarkastella nel-
jän valtalähteen keskinäissuhteita. Nämä 
valtalähteet ovat ideologinen, taloudelli-
nen, sotilaallinen ja poliittinen valta. Ne 
ovat (1) "lomittaisia sosiaalisen kanssakäy-
misen verkostoja", eivät yhtenäisen yh-
teiskunnallisen kokonaisuuden ulottu-
vuuksia, tasoja tai tekijöitä (I, 2). Samalla 
ne ovat myös (2) "organisaatioita, institu-
tionaalisia välineitä inhimillisten päämää-
rien saavuttamiseksi" (I, 2). Mann kutsuu 
malliaan valtalähteiden englanninkielisten 

https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg


nimitysten alkukirjainten mukaan IEMP-
malliksi, jota nimitystä siitä myös tässä teks-
tissä jatkossa käytetään. 

IEMP-malliaan soveltaen Mann tuottaa 
rikkaan ja selkeästi jäsentyneen tulkinnan 
agraarien sivilisaatioiden yleisestä luon-
teesta ja erityisesti agraarin Euroopan eri-
koislaadusta (osa I), luokkien ja kansa-
kuntien noususta modernin historian jä-
sennysperiaatteiksi (osa II; ks. myös Heis-
kala 1994a) ja valtion tulevaisuudennäky-
mistä (Mann 1993b). Seuraavassa en niin-
kään esittele näitä sinänsä erittäin kiin-
nostavia tulkintoja. Sen sijaan keskityn tar-
kastelemaan niiden taustalla olevan käsit-
teistön erityisluonnetta tuoden sisällölli-
siä tekijöitä mukaan vain havainnollista-
maan teoreettisia ratkaisuja. Lopuksi kuin-
nitän myös huomiota eräisiin käsitteistöön 
liittyviin ongelmiin. 

MITÄ VALTA ON? 

Inhimillisen olemassaolon erityisyys pe-
rustuu Mannin mukaan siihen, että ihmi-
set ovat — tai ainakin riittävä osa ihmisiä 
on — "rauhattomia, päämäärähakuisia ja 
rationaalisia olentoja, jotka tavoittelevat 
elämän hyvien asioiden tuottaman nau-
tinnon kasvua ja ovat kykeneviä valitse-
maan ja käyttämään tähän tarkoitukseen 
sopivia välineitä" (I, 4). Tämä inhimillis-
ten olentojen erikoislaatu on kaikkien val-
lan muotojen perusta. Siksi motivaatiopai-
notteiset valtateoriat ovat usein lähteneet 
siitä, että valta kuuluu ihmisluontoon. 
Mannin mukaan ne saattavat olla oikeas-
sa tai väärässä, mutta olennaista on, ettei 
aihetta käsittelevään kiistaan ole tarpeen 
ottaa kantaa. Tämä on mahdollista, jos val-
taa ei käsitetä niinkään päämääräksi vaan 
— Talcott Parsonsin (1968, 263) tavoin — 
"yleistyneeksi välineeksi minkä tahansa 
päämäärän saavuttamiseksi" (I, 6). Yhteis-
kunnalliseen relevanssiin pyrkivässä tar-
kastelussa voidaan tällöin keskittyä "emer-
gentteihin organisoituneisiin valtalähtei-
suin" (I, 6). 

Yleisimmässä mielessä valta on toimi-
jan "kykyä asettaa päämääriä ja saavuttaa 
niitä ympäristönsä hallinnalla" (I, 6). Sosi- 

aalisella vallalla on kaksi täsmällisempää 
merkitystä. Se voi ensinnäkin olla toisiin 
ihmisiin kohdistuvaa valtaa, jonka perus-
malli on — Weberin (1978, 53) määritel-
män mukaan — se, että tietty toimija voi 
sosiaalisessa suhteessa toteuttaa tahtonsa 
vastarinnasta huolimatta. Mannin mukaan 
tällöin on kysymys distributiivisesta val-
lasta. Parsonsia (1960, 199-225) seuraten 
hän kuitenkin toteaa, että tällainen 0-sum-
mapelinä toteutuva A: n valta yli B:n on vas-
ta toinen puoli yhteiskunnallista valtaa. 
Toisen puolen muodostaa kollektiivinen 
valta, jonka tapauksessa keskenään yh-
teistyötä tekevät toimijat voivat kasvattaa 
yhdistettyä valtaansa kolmansiin osapuo-
liin tai luontoon nähden. Useimmissa yh-
teiskunnallisissa suhteissa nämä vallan 
puolet ovat kietoutuneet toisiinsa, mutta 
on olennaista havaita, että kollektiivisen 
vallan tapauksessa ei ole kysymys pelkäs-
tä 0-summapelistä vaan mahdollisuudesta 
kasvattaa "valtasummaa". (I, 6-7; II, 2-3.) 

Kollektiivisen ja distributiivisen vallan 
erottelun lisäksi Mann tekee kaksi muuta 
vallan luonnetta määrittävää kahtiajakoa. 
Näistä ensimmäisen mukaan " ekstensiivi-
nen valta viittaa kykyyn organisoida suu-
ria ihmismääriä laajoilla alueilla minimaa-
lisen vakaan yhteistyön tuottamiseksi" ja 
"intensiivinen valta viittaa kykyyn orga-
nisoida kiinteästi ja johtaa osanottajien 
huomattavaa mobilisoitumista tai sitou-
tuneisuutta" riippumatta osanottajien mää-
rästä ja alueen laajuudesta (I, 7). 

Jälkimmäisen jaottelun mukaan "auto-
ritatiivinen valta on ryhmien tai instituu-
tioiden tosiasiallisesti tahtomaa. Siihen liit-
tyvät yksiselitteiset käskyt ja niiden tietoi-
nen noudattaminen. Diffuusi valta sen si-
jaan levittäytyy spontaanimmalla, tiedos-
tamattomammalla ja keskuksettomammal-
la tavalla tiettyyn väestöön tuottaen kes-
kenään samanlaisia sosiaalisia käytäntöjä, 
jotka ilmentävät valtasuhteita mutta eivät 
ole eksplisiittisesti käskettyjä". (I, 8.) 

Kahta jälkimmäistä valtadikotomiaa 
Mann havainnollistaa ristiintaulukoimalla 
ne kuvion 1 tavalla. 



AUTORITATIIVINEN 	DIFFUUSI 

INTENSIIVINEN 	Armeijan 	 Yleislakko 
komentorakenne 

EKSTENSIIVINEN 	Sotilasimperiumi 
	

Markkinavaihto 

Kuvio 1. Organisatorisen ulottuvuuden muotoja 

Kaikkiaan on edellä sanotun pohjalta 
ilmeistä, että Mann ymmärtää vallan eng-
lanninkieliseen termiin power sopivalla 
tavalla. Hän siis lukee sen piiriin paitsi 
termin domination alaan kuuluvat seikat, 
jotka suurin piirtein vastaavat termin "val-
ta" normaalimerkitystä suomen kielessä, 
myös ylipäätään kaiken kyvyn saada ai-
kaan toivottuja tuloksia. Niinpä ihmisillä 
voi olla valtaa myös suhteessa luontoon ja 
vallan määrä voi kasvaa sitä mukaa kun 
erilaiset päämäärällistä toimintaa tukevat 
tekniikat — valtateknologiat — kehittyvät. 
Tällaisten tekniikoiden kehittymiseen liit-
tyvät "valtahyppäykset" ovatkin keskeinen 
osa Mannin analyysia (erit. I, 525). 

IEMP-MALLI 

Kun nyt tiedämme mitä Mann vallalla tar-
koittaa, olemme valmiita erittelemään hä-
nen neljää valtalähdettään tarkemmin. 
Kuvaan kunkin valtalähteen kohdalla en-
sin sen yleistä luonnetta ja sitten siihen 
liittyviä organisoitumisen muotoja. 

Ideologisen vallan lähteenä voidaan pi-
tää kykyä monopolisoida olemassaolon 
mieltä koskevat tulkinnat (Weber). Vaih-
toehtoinen ja edelliseen liittyvä reitti ideo-
logiseen valtaan on pyrkimys monopo-
lisoida oikeus moraalisten normien aset-
tamiseen (Durkheim). Ideologisen vallan 
kolmas lähde ovat esteettiset/rituaaliset 
käytännöt ("you cannot argue with a song" 
kuten Mann toteaa Marc Blochia laina-
ten). 

Ideologisen organisaation muodot 
puolestaan jakautuvat kahtia. Yhtäällä on 
yhteiskunnallistilallisesti transkendentti 
ideologia, joka ylittää olemassaolevat ideo-
logisen, taloudellisen, sotilaallisen ja po-
liittisen vallan instituutiot ja synnyttää 
durkheimilaisessa mielessä "pyhän" auk-
toriteetin. (I, 22-3.) Ideologian transken-
dentit muodot ovat voimakkaassa riippu-
vuussuhteessa sellaisiin diffuuseihin val-
tateknologioihin kuin lukutaito, rahanlyön-
ti ja markkinat, koska tällaisten "yleisten 
infrastruktuurien" laajentuminen johtaa 
"maallisten auktoriteettien" kontrollin löys-
tymiseen. Mannin paraatiesimerkki on 
maailmanuskontojen ("kirjan uskontojen") 
synty ja erityisesti kristinuskon leviämi-
nen (I, luvut 10-11), mutta hänestä riip-
pumatta voimme myös aavistella jotain vas-
taavaa olevan parhaillaan käynnissä glo-
baalissa viestintäjärjestelmässä. Vähemmän 
dramaattinen ideologisen organisoitumi-
sen muoto on jonkin tietyn ryhmän im-
manentti moraali. Kun transkendentilla 
ideologialla on taipumusta järjestää vallit-
sevia suhteita uuteen uskoon, immanentti 
moraali pääasiallisesti toimii juuri päin-
vastaiseen suuntaan ja kiinteyttää olemas-
saolevaa järjestystä. 

Transkendentti ideologia on Mannille 
nimenomaan immanentin moraalin vas-
tinpari. Niinpä hän viittaa transkendens-
silla pelkkään opin ryhmärajoja ylittävään 
ja murtavaan luonteeseen eikä tietoon 
tuonpuoleisesta maailmasta. Tällaista tie- 



toa koskevat väittämät tosin liittyvät mo-
niin ideologisiin järjestelmiin, mutta näi-
den väittämien esiintyminen tai puuttu-
minen ei Mannille ole erotteluperiaate 
immanentin ja transkendentin ideologian 
välillä. Niinpä esimerkiksi alkukristilli-
syys, joka varhaisissa vaiheissaan ja Jee-
suksen opetuksessa oli kehittymässä nimen-
omaan juutalaisten immanentiksi moraa-
liksi, muuntui transkendentiksi ideologiak-
si siinä vaiheessa kun Paavali suostui ruo-
kailemaan pakanoiden kanssa ja esitti, et-
tei ympärileikkaus ole opillisen puhtau-
den ehto. 

Taloudellinen valta juontuu elintarpei-
den tyydyttämisestä luonnonresurssien 
käyttöönoton, muuntamisen, jaon ja kulu-
tuksen sosiaalisesti organisoiduissa muo-
doissa. Ydinkäsite tässä yhteydessä on tie-
tysti luokka, jota Mann käyttää puhtaasti 
taloudellisena kategoriana. Hallitsevasta 
luokasta voidaan kuitenkin puhua, jos 
viitataan sellaiseen taloudelliseen luok-
kaan, joka on onnistuneesti ja riittävässä 
määrin monopolisoinut muut valtalähteet 
kyetäkseen hallitsemaan tiettyä valtiolli-
sesti organisoitunutta yhteiskuntaa. 

Kysymys siitä onko tuotanto (marxis-
tit) vai jako (uusweberiläiset, Polanyi) en-
sisijainen luokkamäärityksen perusta on 
Mannin mukaan historiallisesti riippuvai-
nen seikka ja jää vastattavaksi substanti-
aalisissa yhteyksissä. Niiden jäsentämistä 
varten tarvitaan myös neliluokkaista jä-
sennysperiaatetta luokkasuhteiden ja luok-
kataistelun luonteesta. Sen mukaan luo-
kat voivat olla latentteja, ekstensiivisiä, 
symmetrisiä tai poliittisia. Jaottelu on ku-
muloituva siten, että kukin sarjan jäsen 
edellyttää edellisten olemassaolon. Histo-
riallinen perusmalli on, että luokat ovat 
latentteja ja vain hallitseva luokka on or-
ganisoitunut. Symmetrisiä poliittisia luok-
kia ja niiden välistä luokkataistelua tava-
taan lähinnä vain modernissa lännessä, 
mutta antiikin Rooma ja Kreikka muodos-
tavat tässä suhteessa kiinnostavan poik-
keuksen, jota voidaan analysoida symmet-
risten poliittisten luokkien välisen luok-
kataistelun käsittein (I, luvut 7 ja 9). 

Taloudellinen organisaatio muodostuu 
tuotannon, vaihdon, jaon ja kulutuksen 
kehistä. Osassa I Mann käytti tästä koko-
naisuudesta Marxiin nojautuen termiä 
"käytännön kehät", mutta osassa II hän 
luopui termistä, koska se kavensi termin. 
"käytäntö" tarpeettomasti pelkkään talou-
delliseen käyttöyhteyteen. 

Sotilaallinen valta juontuu organisoi-
tuneen fyysisen puolustuksen tarpeesta ja 
hyödystä, jonka sotilaallinen organisaatio 
voi tuottaa hyökkäystilanteessa. Se on sekä 
intensiivistä että ekstensiivistä ja sekä kol-
lektiivista että distributiivista. Yhteiskun-
tateoria on pitkään vältellyt siihen liittyvi-
en kysymysten käsittelyä, vaikka kysees-
sä on tärkeä historian kulkuun vaikuttava 
seikka. Mannin mukaan onkin pakko pa-
lata Spencerin, Glumplowiczin ja Oppen 
heimerin tapaisiin kirjoittajiin — jotka tosin 
usein liioittelivat sotilaallisen vallan tehoa. 
— jotta kysymystä ylipäätään voidaan al-
kaa jäsentää. 

Sotilaallinen organisaatio on perus-
taltaan pakottava ja keskittynyt. Tämä on 
ilmeistä sodan tapauksessa. Suurin osa 
klassista sotaa käsittelevää kirjallisuutta kä-
sittelee juuri (ylivoimaisen) voiman kes-
kittämistä vihollista vastaan. Mann lukee 
kuitenkin sotilaallisten organisaatioiden 
piiriin myös kaikki sellaiset välittömään 
pakkoon perustuvat rauhanaikaiset työ-
muodot kuin orjatyö ja päivätyövelvolli-
suus. Pakkotyö soveltuu hyvin käytettä-
väksi kaupunkien linnoittamisessa ja mo-
numenttien, teiden ja kanavien rakenta-
misessa. Niinikään se on käyttökelpoista 
kaivoksissa, kartanotalouksissa ja ylimys-
ten kotitalouksissa. Näillä alueilla pakko-
työ on myös tuottanut kollektiivisen val-
lan lisäystä, joka tosin luonnollisesti on 
liittynyt "valtasumman" kasvusta koitu-
vien tulosten nautinnan epätasaiseen ja-
kautumiseen. Rakenteeltaan hajanaisessa 
maanviljelyksessä, taitoa vaativassa tuo-
tannossa ja hajautuneessa kaupankäyn-
nissä pakkotyö sen sijaan päätyy nopeasti 
rajalle, jossa kontrollikustannukset ja -ka-
pasiteetti ylittyvät. Sotilaallinen organisaa-
tiomuoto ei siksi niiden tapauksessa yleen- 



sä ole saavuttanut mainittavia tuloksia. 
Positiivisen ja intensiivisen muodon li-

säksi sotilaallisella vallalla on myös nega-
tiivinen tai terroristinen muotonsa, joka 
liittyy siihen, että sotilaallinen iskuvoima 
on historiassa yleensä ulottunut laajem-
malle kuin valtiollinen kontrolli tai talou-
dellisen tuotannon kytkennät. Logistisiin 
lähteisiin nojaten Mann kuitenkin laskee, 
että uutta aikaa lukuunottamatta suurin 
mahdollinen etäisyys, jolle armeija on saat-
tanut hajoamatta marssia ilman ympäris-
töstä saatavaa organisoitua huoltotukea, 
on 90 km (I, luku 5). Tämän vuoksi jo 
noin 300 km:n etäisyys huomattavasta so-
tilasvallan keskittymästä on yleensä tar-
koittanut sitä, että ihmisten on ollut syytä 
jossain määrin ottaa huomioon se, mitä 
kyseisessä keskittymässä tapahtuu (vuo-
sittaiset kunnioituskäynnit, johtoaseman ni-
mellinen tunnustaminen, joidenkin nuor-
ten lähettäminen "koulutettaviksi" hoviin 
jne.), mutta ettei keskittymällä ole ollut 
mitään keinoa kontrolloida heidän päivit-
täistä käyttäytymistään. Niinpä sotilaalli-
nen valta on yhteiskunnallistilallisesti kak-
sijakoista. Yhtäällä on "keskittynyt ydin, 
jossa voidaan harjoittaa positiivista, pako-
tettua kontrollia" ja sitä "ympäröi laaja ter-
rorisoitu alue, jonka väestö ei normaalisti 
asetu avoimeen vastahankaan, mutta sitä 
ei voida kontrolloida positiivisesti" (I, 26). 

Poliittinen valta juontuu sosiaalisen 
elämän monien puolien keskitetystä, ins-
titutionalisoidusta ja alueellistetusta hal-
linnasta saatavasta hyödystä. Mann ei lue 
sen piiriin kaikkea väkivallan tukemaa käs-
kyvaltaa vaan ainoastaan alueellisesti kiin-
teytyneen pakottamisen eli valtion. Näin 
määriteltynä poliittinen valta eroaa kol-
mesta muusta valtalähteistä siinä, että se 
pystyttää ja vahvistaa rajoja kun taas mui-
hin lähteisiin liittyvä valta voi ylittää niitä. 
Vastaavasti poliittiseen valtaan liittyvät 
kamppailut ovat taisteluita tietyn vaiku-
tuksiaan ympäristöön säteilevän valtakes-
kuksen kontrollista. 

Poliittinen organisaatio on sotilaalli-
sen organisaation tavoin yhteiskunnallis-
tilallisesti kaksijakoinen. Suhteessa hallit- 

semaansa piiriin se harjoittaa alueellisesti 
keskitettyä valtaa. Tässä se on pääsääntöi-
sesti riippuvainen autoritaarisista valtatek-
niikoista, mutta nämä eivät Mannin mu-
kaan ole ensisijaisesti sotilaallisia. Lisäksi 
valtio harjoittaa varsinaisen alueellisen 
piirinsä rajojen ulkopuolella geopoliittista 
diplomatiaa. Sen suhteen voidaan tehdä 
karkea jako yhtäältä diplomaattiseen ti-
lanteeseen, jota hallitsee hegemoninen im-
periumi ja sen suhteet suojattivaltoihin ja 
rajaseutuja terrorisoiviin sotapäälliköihin, 
ja toisaalta monivaltioista sivilisaatiota 
luonnehtivaan diplomaattiseen tilaan. Esi-
merkiksi Napoleonin menestystä ja tuhoa 
ei voida ymmärtää ilman diplomatian ana-
lyysia, koska ne eivät ensisijaisesti selity 
hänen käytössään olleen valtio- ja sota-
koneiston voimavaroilla vaan palautuvat 
ennen muuta Euroopan tuolloisen moni-
valtioisen sivilisaation sisäiseen dynamiik-
kaan. Silti diplomatian analyysi on lähes 
täysin puuttunut yhteiskuntateoriasta. 

Mann esittää valtalähteensä myös ku-
viona 2, joka on syytä pitää mielessä, kun 
seuraavassa ryhdytään pohtimaan mallin 
luonnetta. 

MIKSI VALTALÄHTEITÄ ON NELJÄ? 

Voimme aloittaa tarkastelun kertaamalla 
tiiviisti tähänastisen: valta on kykyä saada 
aikaan tuloksia. Sosiaalista valtaa on tar-
kasteltava keskittymällä organisoituneisiin 
valtalähteisiin. Niitä on neljä: ideologinen, 
taloudellinen, sotilaallinen ja valtiollinen 
valta. Niiden on tarkoitus mahdollistaa yh-
teiskuntateoreettisesti kiinnostavien ta-
rinoiden kertominen historiasta. 

Seuraavaksi voimme kysyä miksi val-
talähteitä on neljä? Tämä kysymys jakau-
tuu alakysymyksiin, joista ensimmäinen 
liittyy sotilaallisen ja valtiollisen vallan erot-
tamiseen. Neljän valtalähteen malli istuu 
nimittäin muuten suhteellisen luontevasti 
yhteiskuntateoreettiseen traditioon, jossa 
sekä uusmarxilaiset (mm. Althusser) että 
uusweberiläiset (mm. Runciman, Bendix 
ja Lipset) ovat omalla tavallaan tehneet 
"weberiläistä" kolmijakoa luokkaan, sta-
tukseen ja puolueeseen. Näistä kaksi en- 



simmäistä vastaavat Mannin taloudellista 
ja ideologista valtalähdettä, mutta kolman-
nen hän jakaa kahtia sotilaalliseen ja val-
tiolliseen valtaan. Miksi? 

Mannin vastaus on yksinkertainen: 
koska ne suurimman osan historiaa ovat 
olleet suhteellisen riippumattomasti orga-
nisoituneita. Tätä ei ole aivan helppoa ha-
vaita modernista maailmasta, jossa soti-
laallisella ja taloudellisella vallalla on ol-
lut taipumusta lähentyä toisiaan. Kuiten-
kin jopa modernissa maailmassa sotilaal-
liset organisaatiot ovat suhteellisen riip-
pumattomia muusta valtio-organisaatios-
ta. Esimerkiksi ensimmäiseen maailman-
sotaan johtaneessa tapahtumakulussa Sak-
san geopoliittisen diplomatian strategia 
perustui siihen, ettei hyökkäys Ranskaan 
kytkisi Englantia sotaan ellei se tapahdu 
Belgian kautta (mikä Englannin perspek-
tiivistä tulkittaisiin hyökkäysalustan val-
misteluksi Englantiin tehtävää maihin-
nousua varten). Niinpä poliittinen johto 
antoi käskyn hyökätä Ranskaan. Vasta 
hyökkäyksen käynnistyttyä sille selvisi, 
ettei Saksan sodanjohdolla koskaan ollut 
ollut yhtäkään mobilisointisuunnitelmaa, 
jossa reitti Ranskaan ei kulkisi Belgian 
kautta. Englanti liittyi sotaan. (II, luku 21.) 

Toisen modernin esimerkin tarjoavat 
nykypäivän Japani ja Saksa, jotka ovat 
voimakkaita ja pitkälle organisoituneita 
valtioita, mutta joilta käytännöllisesti kat-
soen puuttuu oma sotilaallinen organisaa-
tio (I, 11). 

Aiemmassa historiassa erottelun tar-
peellisuus on vielä ilmeisempi. Suurim-
malla osalla historiallisia valtioita ei ole 
ollut tosiasiallista organisoidun sotilaalli-
sen voiman monopolia eivätkä ne edes 
ole pyrkineet saavuttamaan sitä. Lisäksi 
valloitusarmeijat ovat kautta historian ol-
leet huomattavan riippumattomia kotival-
tioistaan jo yksinkertaisesti viestintäyhteyk-
sien hitauden vuoksi. (I, 11.) 

Niinpä on historiallisista syistä järke-
vää tehdä erottelu, jossa "poliittiset vallat 
ovat niitä, jotka harjoittavat keskitettyä, 
institutionalisoitua, alueellista hallintaa" ja. 
"sotilaalliset vallat ovat niitä, joissa on ky- 

symys organisoidusta fyysisestä voimasta, 
olivatpa ne organisoituneet millä tavalla 
tahansa" (I, 11). 

On siis perusteltua, että valtalähteitä 
on ainakin neljä, mutta miksi niitä ei ole 
enempää? Kuten katkoviivat kuviossa 2 
paljastavat, IEMP-malli ei kata kaikkea ih-
misten väliseen vuorovaikutukseen liitty-
vää valtaa. Miksi esimerkiksi sukupuoli-
järjestelmään ja ikäjärjestelmään ei mallis-
sa liitetä omia valtalähteitä, vaikka niihin 
selvästi liittyy systemaattista ja kaikissa 
yhteiskunnissa esiintyvää valtaa? 

Mannin perusvastaus on, että niissä ei 
ole kysymys organisoituneesta vallasta ai-
nakaan samassa mielessä kuin hänen nel-
jässä valtalähteessään. Kuvio 2 näyttää kui-
tenkin kaksi tapaa, joilla ikä, sukupuoli ja 
vastaavat mallista puuttuvat valtaprosessit 
voidaan tuoda mukaan analyysiin. Niitä 
voidaan ensinnäkin käsitellä valtaläh-
deanalyysissa osana yhteen tai useampaan 
valtalähteeseen liittyvää kehitystä silloin 
kun niillä on systemaattisia organisatori-
sia vaikutuksia. Toiseksi ne voidaan tuo-
da valtalähteiden mukaisella käsitteistöllä 
jäsennettyyn historialliseen kertomukseen 
jälkikäteisinä täsmennyksinä. Esimerkiksi 
Parsons (1968) kutsui jälkimmäisen tyyp-
pistä menettelyä työskentelyksi jäännös-
kategorioilla ja piti sitä aina osoituksena 
siitä, että jäännöskategorioihin turvautu-
va teoria törmää niiden kohdalla rajoihin-
sa. Myös Mannin ymmärrys tällaisten seik-
kojen tuomisesta analyysiin näyttäisi vas-
taavan pikemminkin ensimmäistä kuin 
toista vaihtoehtoa. Konkreettisissa tapauk-
sissa hän viittaakin ajoittain erityisesti su-
kupuolieron merkitykseen, mutta toteaa, 
että hänen oman tietämättömyytensä li-
säksi yksi sukupuolieron systemaattisen 
analyysin este on, ettei useimmista histo-
riallisista tapauksista ainakaan toistaiseksi 
ole käytössä riittävää primaarimateriaalia, 
johon tutkimus voisi nojata (Mann 1993c). 

MANN JA WEBER 

Valtalähteitä on siis neljä ja tätä voidaan 
perustella. Entä miten niitä käytetään ana-
lyysissa? Kysymys ei ole mistään yhteis- 



K
u

vi
o  

2
.  

I E
M

P
-m

a
ll

i  

0 

0.) 

4 

0 

0 
v) 

T
ra

ns
k
en

de
ns

si
  

P
a k

o
tt

av
a  

ja
  k

es
ki

tt
y n

yt
  

K
äy

tä
n

n
ö

n
  k

eh
ät

  

A
lu

ee
ll

is
es

ti
  k

es
ki

tt
yn

y t
  

G
eo

p o
li

it
ti

s-
d
ip

lo
m

aa
  

M
er

kk
ie

n  
se

li
ty

ks
e t

  

ke
hi

tt
äv

ät
  l
om

it
ta

is
et

  

O 

O 

In
s t

it
ut

io
na

al
in

en
  

E
ns

is
ija

is
et

  v
al

ta
lä

h
te

et
  

cp  0 
O 

O 
O 
0) 
0 

P
ää

m
ää

r i
ää

n  



kuntaontologiasta. Niinpä emme mallin 
kanssa ole "tekemisissä sosiaalisen vallan 
eri lähteiden, ulottuvuuksien tai tasojen 
ulkoisten suhteiden kanssa vaan pikem-
minkin lähteiden kanssa (1) ideaalityyp-
peinä, jotka (2) saavat ajallisesti äärellisen 
olemassaolon erillisinä organisaatioina 
työnjaon kokonaisuudessa ja (3) voivat 
tuottaa yleisempää, yhteenkietoutunutta 
yhteiskunnallisen elämän muotoutumista 
... jossa ... yksi tai useampi näistä organi-
satorisista välineistä voi lyhyemmällä tai 
pidemmällä aikavälillä toimia ensisijaise-
na tilannetta uudelleen muovaavana voi-
mana" (I, 28). 

Olemme siis metodologisesti tekemi-
sissä ideaalityyppien kanssa. Historialli-
sessa analyysissa ideaalityypit poimivat to-
dellisuudesta reaalisesti olemassa olevia 
tai olemassa olleita organisaatioita ja mah-
dollistavat näiden organisaatioiden kes-
kinäissuhteiden yhteiskuntateoreettisesti 
jäsentyneen tarkastelun. Kysymykseen kul-
loisessakin historiallisessa tilanteessa vai-
kuttavien voimien ensisijaisuudesta ei voi-
da vastata perusta/päällysrakenne -teori-
oiden tapaan etukäteen nojatuolista, vaan 
se edellyttää substantiaalista tutkimusta, 
joka osoittaa määräävyyssuhteiden vaih-
televan eri tapauksissa. 

Kuulostaa aika tavalla Weberiltä ja We-
ber saakin Mannin teoreettisissa keskus-
teluissa osakseen enemmän arvonantoa 
kuin muut vakiintuneet klassikot. Webe-
rille rakentuu myös Mannin perustava 
metafora siitä mitä hän tutkii. Pelastusus-
kontoja tarkastellessaan Weber (1989) pu-
hui niistä ja vastaavista aatteista historian 
"vaihdemiehinä", jotka saattavat tietyssä 
yhteiskunnallisessa tilanteessa ratkaista 
sen mille lukuisista tarjolla olevista raiteis-
ta kehitys kääntyy. Mann muuttaa metafo-
raa hieman. Hänen mukaansa "sosiaaliset 
valtalähteet ovat 'raiteentekijöitä' — koska 
raiteita ei ole ennen kuin suunta on valit-
tu — jotka muodostavat eri tyyppisiä raitei-
ta sosiaaliselle ja historialliselle maaperäl-
le. Raiteenteon 'hetket' ja kääntymiset uu-
delle raiteelle" ovatkin se valintakriteeri, 
jolla valtalähdeanalyysi poimii tiettyjä ta- 

pauksia historiallisen tarkastelun kohteek-
si. (I, 28.) 

Kun osa I vielä päättyy kahteen yhteen-
vetolukuun, joista toinen (luku 15) käsit-
telee Euroopan erikoislaatua, ja osa II kä-
sittelee pelkästään Eurooppaa ja USA:ta, 
en voi ymmärtää asiaa muuten kuin siten, 
että meillä on käsissämme kirjat, joissa 
Weberin sivilisaatiovertailu on niin meto-
dologian kuin kysymyksen osalta otettu 
vakavasti. Weberin kysymyshän kuului 
"mistä johtuu länsimaiden taloudellinen ja 
sosiaalinen erityislaatuisuus" (Weber 1989 
ja 1992) ja vastaamisen strategia oli juuri 
sivilisaatiovertailun tarjoamien "historial-
listen kokeiden" analyysi, jota Mannin voi 
katsoa ajanmukaistetussa muodossa har-
joittavan. 

ONKO YHTEISKUNTIA OLEMASSA? 

Monessa suhteessa samoilla linjoilla We-
berin kanssa on myös Mannin yhteiskun-
nan käsitteeseen suuntaama kritiikki. Sen 
voi katsoa sisältävän kaksi toisistaan riip-
pumatonta argumenttia, joista ensimmäi-
nen on historiallinen ja toinen teoreetti-
nen. Osaan II sisältyvän historiallisen ar-
gumentin mukaan kansalaisyhteiskunnan 
synty ja kiinteytyminen on olennaisilta 
osiltaan modernin valtion nousuun liitty-
vä prosessi. Kyse on 1700-luvulla sodan-
käynnin teollistumisella alkavasta kehitys-
kulusta, joka 1800-luvulla jatkuu valtion 
siviilihallinnon huomattavana paisumise-
na ja sillä, että valtio ottaa vastuulleen 
liikenneyhteyksien ja vastaavan infrastruk-
tuurin luomisen kauppa- ja teollisuuspää-
oman tarpeisiin. Yhdessä parantuneiden 
veronkantomenetelmien kanssa tämä ke-
hitys suuntaa ihmisten huomion valtioon, 
koska valtion heille tuottama rasitus näin. 
kasvaa. Tästä on seurauksena teollistumi-
seen liittyvien luokkakamppailujen kään-
tyminen valtiollisesta vallasta käytäviksi 
edustuksellisuustaisteluiksi, joka puoles-
taan luo edellytykset kansallisuusaatteen 
leviämiselle ja kansallisvaltiollisen ideolo-
gisen identiteetin synnylle. Yhdessä valti-
on kasvaneen toimeliaisuuden ja siihen 
liittyvän infrastrukturaalisten rakenteiden 



r
fV 

1,1 

r- 

r- 

Qo 

alueellisen jäsentymisen kanssa kansallis-
valtiollinen identiteetti synnyttää "yhteis-
kunnan". Yhteiskunta onkin tietyn val-
tiokoneiston "naturalisoima" alueellinen 
tila, jolla tämän alueen rajoja vahvistavien 
periaatteiden mukaisesti kehitetyt infra-
struktuurit ja kontrollimekanismit "häkit-
tävät" tietyn väestön. 

Yhteiskunnat tässä mielessä ovat alu-
eellisesti spesifioitavissa ja vaihtelevat 
luonteeltaan ja kiinteydeltään niiden yti-
men muodostavan valtion kontrollikyky-
jen mukaisesti. Historiallisesti on kuiten-
kin ongelmallista heijastaa tällaista yhteis-
kunnan käsitettä varhaisempiin aikoihin, 
joina valtioiden kontrollikyvyt olivat olen-
naisesti heikommat ja valtionmuodostuk-
sen malli kansallisvaltion sijasta dynastinen 
valtio. Tuolloin valtioiden kyky "häkittää" 
alamaisiaan ja "naturalisoida" aluettaan yh-
teiskunnaksi oli ratkaisevasti nykytilan-
netta heikompi eivätkä edes Rooman kei-
sarikunnan tapaiset mahtivallat muodos-
taneet yhteiskuntaa missään nykyisin tun-
temassamme mielessä. Niitä oli mahdol-
lista yksinkertaisesti juosta pakoon. 

Vielä historiallisesti epäspesifiä yhteis-
kuntapuhettakin vakavampia ongelmia 
syntyy kuitenkin, kun teoreetikot yleistä-
vät valtiokohtaisesti spesifistä yhteiskun-
takäsitteestä yleisen yhteiskunnan käsit-
teen, joka mahdollisesti vielä ajatellaan 
tasoihin tai alajärjestelmiin jakautuneeksi 
totaliteetiksi. Tässä siitä, että ihmiset ovat 
sosiaalisia eläimiä, tehdään virhepäätel-
mä, jonka mukaan ihmisten olisi siksi luo-
tava kiinteitä sosiaalisia totaliteetteja. Man-
nin mukaan näin ei kuitenkaan ole. "Inhi-
millisten olentojen on pakko osallistua 
sosiaalisiin valtasuhteisiin, mutta he eivät 
tarvitse sosiaalisia totaliteetteja." (I, 14.) 

Suurimmasta osasta historiaa on ilmeis-
tä, että erilaiset sosiaalisen vallan verkos-
tot ovat vaikuttaneet ihmisten elämään, 
mutta ne eivät ole asettuneet sillä tavoin 
yksiselitteisesti päällekkäin, että voitaisiin 
puhua yhteiskunnasta totaliteettina. Jopa 
modernissa maailmassa tällainen puhe on 
ongelmallista. Sen paljastaa Mannin mu-
kaan yksinkertainen kysymys: Missä yh- 

teiskunnassa sinä elät? Siihen ei luultavas-
ti saa keneltäkään epäröimätöntä ja yk-
siselitteistä vastausta. Yksi mahdollinen vas-
taus viittaa kansallisvaltioon: Suomessa, 
Ranskassa jne. Toinen vastausmahdollisuus 
on laajempi: teollisessa yhteiskunnassa, ka-
pitalistisessa yhteiskunnassa tms. Muita-
kin on: Pohjoismaissa, Euroopassa, länsi-
maissa, rikkaassa pohjoisessa, demokraatti-
sessa yhteiskunnassa, kulttuurisessa mie-
lessä suomalaisessa yhteiskunnassa jne. 
Vastaava epäselvyys on vallinnut kautta 
aikojen. Se on itse asiassa suurimman osan 
historiaa ollut vielä paljon huomattavam-
paa kuin meidän aikanamme. (I, 16-7.) 

Näiden tarkastelujen pohjalta Mann 
esittää kritiikkiä järjestelmäteoriaa ja ver-
tailevan sosiologiaa kohtaan. Järjestelmä-
teorian ongelma on hänen mukaansa, että 
se olettaa valtaorganisaatiot alajärjestelmik-
si, jotka jäsentyvät yhtenäiseksi koko-
naisuudeksi. Vertailevan sosiologian on-
gelma on hieman vastaava. Eristettiinpä 
vertailtavat yksiköt millä tavoin tahansa, 
menettely jäsentää ne toisistaan riippumat-
tomiksi ja selvärajaisiksi yksiköiksi, joiden 
ominaispiirteitä voidaan vertailla ulkoisesti. 
Molemmissa tapauksissa valtalähdeanalyy-
si tarjoaa historiallisesti herkemmän lähes-
tymistavan, jonka ytimenä on pikemmin-
kin prosessien kuin yhteiskuntatotaliteet-
tien tarkastelu. 

Näistä kriittisistä huomautuksista huo-
limatta Mann ei esitä luopumista sanasta 
yhteiskunta. Sitä voidaan toki hänen mu-
kaansa käyttää löyhässä arkimerkitykses-
sä, jossa sillä viitataan mihin tahansa va-
kiintuneeseen ihmisryhmään ilman että ter-
mi lisää mitään ilmaisuihin "sosiaalinen 
ryhmä tai sosiaalinen aggregaatti tai yh-
teenliittymä" (I, 13). Tärkeää on vain olla 
sortumatta totaliteettiperspektiiviin, joka 
tekee konkreettisten historiallisten tilan-
teiden ja prosessien analyysin mahdotto-
maksi. 

VIISI KRITIIKKIÄ 

Mannin sisällölliset analyysit osoittavat 
kiistatta, että hänen käsitteistönsä tarjoaa 
mahdollisuuden yhteiskuntateoreettisesti 



kiinnostavien tarinoiden kertomiseen his-
toriasta. Teoreettisena lähestymistapana sii-
hen kuitenkin liittyy eräitä ongelmia, jois-
ta viittä käsittelen seuraavassa. 

(1) Vallan käsite. Mannin vallan käsite 
on olennaisilta osiltaan sama kuin Talcott 
Parsonsin, vaikka Mann itse ei olekaan 
erityisen innokkaasti korostanut tätä seik-
kaa. Tällaisissa teorioissa valta käsitetään 
toimijan käytössä olevaksi resurssiksi. Nii-
den on usein katsottu tulevan ongelmalli-
siksi, kun niiden rinnalle asetetaan sellai-
nen toinen lähestymistapa valtaan, jota 
mm. Michel Foucault edustaa. Sen mu-
kaan subjektit eivät voi "ottaa" tai "kumo-
ta" valtaa, koska valta ei ole mikään esi-
nemäinen olio. Sen sijaan se on suhdever-
kosto, joka muotoaa subjektit. (Mm. Fou-
cault 1980, 34-5.) 

Mann itse ei ole ottanut kantaa tähän 
ilmassa leijuvaan kritiikkiin. Voimme kui-
tenkin tehdä sen hänen puolestaan nojau-
tuen Martin Kuschin (1991) tulkintaan. 
Foucault'n valtakonseptiosta. Tämän tul-
kinnan mukaisesti myös Foucault'n "laa-
ja" valtakonseptio voidaan — usein kuul-
lusta päinvastaisesta väitteestä huolimatta 
— esittää sellaisena weberiläisenä A:n ja. 
B:n välisenä suhteena, jossa A:lla on val-
taa B:hen. Tämä suhde on kuitenkin ym-
märrettävä konstitutiivisena suhteena, jossa 
A:n ja B:n identiteetit eivät ole ennalta 
annetut vaan muotoutuvat suhteen luon-
teen määrittämällä tavalla. Tällä tulkinnal-
la on useita kiinnostavia seurauksia, joista 
tässä yhteydessä tärkeä on se, että konsti-
tutiivisen suhteen näkökulma mahdollis-
taa puheen vallasta resurssina sekä distri-
butiivisessa että kollektiivisessa mielessä 
eikä silti sulje pois vallan ymmärtämistä 
elementtejään muuntelevana suhdejärjes-
telmänä, joka ei ole minkään subjektin 
täydellisessä kontrollissa. (Kusch 1991, 
erit. 123-7 ja 130-4; myös Helen 1994.) 

Kuten sanottua Mannilta puuttuu teo-
reettinen kannanotto tähän kysymykseen, 
mutta hänen sisällöllisten analyysiensa tar-
kastelu osoittaa, ettei hän oleta valtaresurs-
seja käyttävien subjektien identiteettiä en-
nalta annetuksi. Erityisesti "valtahyppäys- 

ten" tarkastelu keskittyy paljolti juuri uu-
sien valtatekniikoiden ilmestymisen tuot-
tamien uusien subjektien synnyn ja van-
hojen subjektien identiteettien muuntumi-
sen analyysiin. Siksi ei näyttäisi kovin vai-
kealta työstää tarkastelun taustalla olevaa 
käsitejärjestelmää sellaiseksi, että se eks-
plisiittisellä tasolla sisältäisi myös vallan 
ymmärrettynä Foucault'n tavoin tuottava-
na ja subjektien identiteettiä muotoavana 
suhdejärjestelmänä. 

(2) Teorian luonne. Mannin valtaläh-
teet ovat ideaalityyppejä, jotka poimivat 
todellisuudesta ajallisesti ja tilallisesti ää-
rellisiä organisaatioita. Niiden varassa käy 
päinsä kertoa mielekkäitä tarinoita histo-
riasta, mutta onko tässä ehkä kaikki? Jos 
niin on, kysymys ei ehkä niinkään ole 
varsinaisesta yhteiskuntateoriasta vaan 
yleisen yhteiskuntahistorian käyttöön so-
veltuvasta työkalupakista, jonka käsitteitä 
voidaan ja tuleekin eri tarinoita kerrotta-
essa venyttää milloin mihinkin suuntaan. 
Tässä sinänsä ei ole mitään huolestutta-
vaa, ja juuri näin Mann näyttääkin menet-
televän tarinoita kertoessaan. Ongelmal-
lista on kuitenkin se, että hän samanaikai-
sesti toisaalla painottaa IEMP-mallin ole-
van nimenomaan valtateoria. 

Yhden mahdollisen vastauslinjan tä-
hän kritiikkiin tarjoaa viittaaminen siihen, 
ettei Mann vielä ole julkaissut sarjansa 
osaa IV, jonka on määrä olla teorian kodi-
fikaatio. Tämä viittaus ei kuitenkaan pois-
ta sitä perustavaa epäilystä, että Mann voi 
kertoa niitä historian kontingentista luon-
teesta puhuvia tarinoita, joilla epäilemättä 
on tervehdyttävä kriittinen vaikutus ylen 
innokkaisiin yrityksiin johtaa koko histo-
rian tai edes yhden aikakauden luonne 
yhdestä ennalta annetusta teoreettisesta 
periaatteesta, vain sillä edellytyksellä, että 
hänen oma käsitteistönsä tarvittaessa ve-
nyy ja paukkuu. Jos näin on, osan IV suh-
teen on olemassa kaksi mahdollisuutta. 
Se voi ensinnäkin olla teoreettinen kodifi-
kaatio, joka eksplikoi täsmällisen teorian 
yhteiskunnallisesta vallasta. Tällöin se ei 
kuitenkaan todennäköisesti kykene katta-
maan kaikkia edeltäviin osiin liittyneitä 



IEMP-mallin käyttäjä konkreettisten his-
toriallisten prosessien jäsentämisessä. Toi-
nen vaihtoehto on, ettei osa IV juurikaan 
lisää käsitteistöön sellaista, mitä emme jo 
osien I ja II pohjalta tiedä. Silloin se on 
tervejärkistä ja monessa mielessä hyödyl-
listä puhetta, mutta kysymys ei ole yhteis-
kuntateoriasta sanan vaativimmassa mie-
lessä. 

(3) järjestelmäteorian kritiikki. Mann 
on järjestelmäteorian ankara kriitikko, kos-
ka hän katsoo järjestelmän ja alajärjestel-
män käsitteiden ohjaavan tutkijat kuvitte-
lemaan yhteiskunnat yhtenäisiksi totalitee-
teiksi. Mannin mukaan yhteiskunnat eivät 
olekaan järjestelmiä vaan "mallintunutta 
kaaosta". On kuitenkin epäselvää onko 
tässä sellainen suuri vedenjakaja kuin 
Mann näyttää olettavan. Ensinnäkin Mann, 
kuten edellä todettiin, soveltaa samanlais-
ta vallan käsitettä kuin Parsons. Toiseksi 
hänen ilmaisunsa "mallintunut kaaos" (pat-
terned mess) viittaa siihen, että yhteiskun-
nallisesta todellisuudesta voidaan myös 
hänen käsityksensä mukaan löytää mal-
lintumista. Järjestelmäteorian puitteissa täl-
laista mallintumista on tietysti käsitelty ni-
menomaan järjestelmän käsitteen avulla. 
Voidaan kuitenkin erottaa kaksi eri tapaa 
käyttää järjestelmän käsitettä. Ensimmäi-
nen käyttö olettaa järjestelmäkuvaukset to-
siasiallisiksi yhteiskunnallisiksi asiantiloik-
si. Tällainen käyttö on ilmeisen selvästi 
altista Mannin esittämälle totaliteettikritii-
kille. Mieleeni ei kuitenkaan tule yhtään 
varteenotettavaa järjestelmäteoreetikkoa, 
joka käyttäisi järjestelmän käsitettä näin. 
Esimerkiksi Parsonsin "analyyttinen rea-
lismi" viittaa selvästi toisenlaiseen käyt-
töön, jossa järjestelmäkuvauksilla on to-
dellisuuden moninaisuutta jäsentävän ide-
aalityypin status. Uudempi järjestelmäteo-
ria puolestaan on entisestään korostanut 
tätä painotusta ja käyttää hyvinmuodostu-
neen järjestelmän käsitettä nimenomaan 
ja ensisijaisesti teoreettisena rajakäsittee-
nä, jonka avulla voidaan tutkia erilaisten 
yhteiskunnallisten kohteiden järjestelmän-
kaltaisuuden astetta. (Heiskala 1994b.) 
Mikään ei estä kokoamasta tällaisia järjes- 

telmän käsitteen avulla esitettyjä tulkinto-
ja lomittain ja päällekkäin esimerkiksi Man-
nin IEMP-mallin tavoin. Niinpä Mannin 
järjestelmäteorian kritiikki on sinänsä tär-
keä täsmennys analyysissa käytettävien 
käsitteiden luonteesta, mutta se ei muo-
dosta sellaista suurta teoreettista vedenja-
kajaa kuin ensisilmäykseltä näyttää. 

Jossain määrin vastaava havainto voi-
daan tehdä hänen vertailevan sosiologian 
kritiikistään. Teoreettisesti se tietysti on 
pätevää ja suuntautuu siinä mielessä ver-
tailusta J.S. Millin päättelysääntöjen varaan 
suurta yhteiskuntateoriaa rakentavia ko-
difikaatioita (esim. Skocpol 1984) vastaan. 
Olisi kuitenkin outoa elleivät useimmat 
vertailevat sosiologit itsekin tosiasiassa olisi 
tietoisia totaliteettivertailun menetelmiin 
sisältyvistä ongelmista. Pikemminkin hei-
dän voisi olettaa käyttävän vertailevia me-
netelmiä tutkimusekonomisista syistä ja tie-
toisena siitä, että näin saatuja tuloksia on 
täydennettävä muilla menetelmillä. Tämä 
on itse asiassa juuri se tapa, jolla Mann 
itse omassa työssään vertailevan sosiolo-
gian menetelmiä käyttää. Kyse on siis taas-
kin tärkeästä mutta ei teoreettisesti vallan-
kumouksellisesta täsmennyksestä. 

(4) Käsitteiden yleistettävyys. Jos Man-
nin sisällölliset analyysit olisi tiivistettävä 
yhteen lauseeseen, se olisi jotain sen suun-
taista kuin "monilla yleispäteviksi luulluil-
la asioilla on ajallisesti ja alueellisesti ra-
jallinen kestonsa" tai "yllättävän monet 
asiat ovat historiallisesti muuntuvia". Silti 
on jotain, joka pysyy samana tässä muu-
toksen virrassa: IEMP. Näin ainakin voisi 
Mannia lukemalla päätellä. On kuitenkin 
epäselvää, voimmeko ajatella, että kaikki 
valtiolliset sivilisaatiot ovat jossain samas-
sa mielessä alttiita IEMP-malliin sisältyvää 
käsitteistöä käyttävälle analyysille. 

Otan ideologian tarkastelun alaan liit-
tyvän esimerkin. Tärkeimpänä ideologi-
sen vallan muotona Mann käsittelee us-
kontoa. Hän ei kuitenkaan hyväksy Durk-
heimin tarinaa uskonnon "alkuperäisestä" 
integroivasta tehtävästä. Sen sijaan hän 
katsoo varhaisten valtiollisten sivilisaati-
oiden temppelien olleen lähinnä "koris- 



teltuja tavaravarastoja" (I, 89). Maailmanus-
kantojen syntyvaihe sen sijaan merkitsee 
Mannin mukaan aidon transkendentin ideo-
logisen mahdin ilmaantumista maailmaan. 
Hän näkee sen ehtona aakkoskirjoituk-
sen, lukutaidon ja kauppareittejä pitkin 
laajalle kulkevien kulttuuristen viestintä-
kanavien synnyn. Kun maailmanuskonto-
jen analyysia katsotaan tarkemmin, havai-
taan, että sen ytimenä on alkukristillisyy-
den analyysi, johon muita maailmanus-
kontoja ja Euroopan myöhempää kirkol-
lista kehitystä verrataan. Edelleen havai-
taan, että alkukristillisyyden analyysin yti-
menä on siihen sisältyvän tasa-arvoajatuk-
sen analyysi. Saamme siis yhtälön ideolo-
ginen valta = transkendentti ideologia = 
uskonto = maailmanuskonnot = alkukris-
tillisyys = tasa-arvo. Toisin sanoen ideolo-
ginen valta saa merkittävän käsittelyn 
Mannin analyyseissa lähinnä vain silloin 
kun on kysymys moderniin länteen tietä 
tasoittavaan prosessiin liittyvän tasa-arvo-
ajatuksen kehityksestä. Muita ideologisen 
vallan muotoja ei käsitellä tai niitä mita-
taan tällä mittatikulla. Olisi kuitenkin jota-
kuinkin järjetöntä olettaa, että ideologi-
sella vallalla ei ole ollut muita merkittäviä 
vaikutuksia historialliseen prosessiin. Hie-
man laajemmin ilmaisten saman voi sa-
noa myös kysymällä, eikö kulttuurieroja 
olisi välttämättä käsitteellistettävä myös 
joistain muista kun tasa-arvon perspektii-
vistä? Tämän kysymyksen valossa IEMP-
malli — tai ainakin tapa, jolla Mann sitä 
käyttää — alkaakin näyttää kulttuurisesti 
spesifimmältä kuin sen abstraktista ku-
vauksesta voisi päätellä. 

(5) Organisatorinen painotus. Kiinnit-
tyminen vallan muotoihin liittyvään reaa-
liseen historialliseen organisoitumiseen on 
epäilemättä Mannin analyysin suuri an-
sio. Juuri se tekee hänen analyyseistaan 
historiallisesti tavanomaista yhteiskunta-
teoriaa sensitiivisempiä. Siihen saattaa kui-
tenkin liittyä myös ongelmia. Lähestyn tä-
täkin seikkaa vain yhden esimerkin valos-
sa ja taaskin on kysymys kulttuurin käsit-
teellistämisestä. 

Teoksensa osassa II Mann analysoi luok- 

kien ja kansakuntien nousua historiaa jä-
sentäviksi voimiksi. Hän hyväksyy pää-
piirtein Benedict Andersonin (1983) ana-
lyysin, jonka mukaan kansakunnat ovat 
imagined communities, joiden kehityk-
selle viestintäjärjestelmän muutokset pal-
jolti loivat edellytykset. Taloudellista luok-
kareduktionismia vastustaen hän kuitenkin 
toteaa, että sama pätee myös luokkiin ja 
lisäksi vielä näyttää tämän huolellisin ta.- 
pausanalyysein. IEMP-mallin puitteissa tä-
män voisi katsoa merkitsevän sitä, että 
ideologiselle vallalle latautuisi tärkeitä ana-
lyyttisia tehtäviä modernin lännen syntyä 
jäsentävässä kertomuksessa. Näin ei kui-
tenkaan ole. Sen sijaan Mann toteaa osan 
II kattamasta ajanjaksosta, että "ideologisen 
vallan merkitys väheni jossain määrin tä-
män jakson aikana" (II, 35). Miksi? 

Toteamus selittyy sillä, että keskittymi-
nen organisoituneisiin valtalähteisiin sisäl-
tää sen analyysia ohjaavan periaatteen, että 
jonkin valtalähteen alaan kuuluvat seikat 
tulevat mukaan historiallisiin kertomuk-
siin siinä vaiheessa kun niille voidaan, 
osoittaa suhteellisen autonominen ja or-
ganisoitunut kantajaryhmä, jonka tekemi-
set voivat muuttaa historian kulkua. Kult-
tuuriset merkitystulkinnat ja niiden piiriin 
kuuluvat ideologiat eivät kuitenkaan vält-
tämättä ole tällaisia. Niinpä ne Mannin mo-
dernin lännen syntytarinassa ajoittaisista 
päinvastaisista huomautuksista ja osa-ana-
lyyseista huolimatta redusoituvat muihin 
valtalähteisiin, joiden alaan kuuluvia or-
ganisaatioita on helpompi osoittaa. Silti 
näyttää ilmeiseltä, että jokainen kertomus 
luokista ja kansakunnista on sananmukai-
sesti vailla mieltä ellei se huomioi niiden 
nousun prosessiin liittyvää ja sille edelly-
tyksiä luovaa ilmeistä muutosta, joka liit-
tyy kulttuurisiin merkitystulkintoihin ja nii-
den leviämismekanismeihin. 

Laajemmin tarkastellen esimerkki osoit-
taa, että Mannin ideologian käsite — var-
sinkin liittyneenä organisaatiopainotteiseen 
tapaan käsitellä valtalähteitä — saattaa tar-
jota jossain määrin rajoittuneen näkökul-
man kulttuuristen merkitystulkintojen his-
torian kulkua jäsentävään vaikutukseen. 



MALLIN KÄYTTÖKELPOISUUS 

Kritiikit osoittavat, että projektissa on teo-
reettisia ongelmia, mutta missäpä suures-
sa yhteiskuntateoreettisessa jäsennykses-
sä niitä ei olisi. Mannin käsitteistölle voi-
daankin esittää ainakin kolme sellaista 
käyttöyhteyttä, joissa se ilmeisen selvästi 
toimii hyvin. 

Ensimmäinen käyttöyhteys on se, jo-
hon Mann itse käsitteitään käyttää eli we-
beriläisesti virittynyt "suuri kertomus" mo-
dernin lännen synnystä. Osat I ja II ovat 
yleistä historiaa sanan parhaassa ja kiin-
nostavimmassa mielessä. Niiden rinnalla 
yhteiskuntateorian tavanomaiset evoluu-
tiotarinat näyttävät varsin kalpeilta, mutta 
yhteiskuntateoreettista intressiä ei silti ole 
hukattu empiirisen todellisuuden moni-
muotoisuuteen. 

Käsitteistön käyttökelpoisuus siinä yh-
teydessä, jota varten teoreetikko itse ne 
on kehittänyt, on tietysti tärkeää ja tästä 
testistä Mann selviytyy hyvin. Toinen yh-
teys, jossa hänen käsitteensä toimivat hy-
vin, on niiden käyttö muistilistana. Jokai-
sen empiirisen ilmiön kuvaajan olisi syytä 
kysyä itseltään: olenko muistanut ottaa 
huomioon ainakin kaikkien neljän valta-
lähteen alaan kuuluvat ilmiöt? Vastaavasti 
jokaisen teoreettisesti virittyneen esityk-
sen tekijän olisi kysyttävä itseltään: olen-
ko kiinnittänyt riittävästi huomiota reaali-
historiallisiin toteutumismekanismeihin vai 
jääkö rakennelmani liian irralliseksi em-
piirisestä todellisuudesta? Tällainen yksin-
kertainen testi olisi luultavasti omiaan pa-
rantamaan useimpia yhteiskunnallisia tut-
kimuksia. 

Kolmas ilmeisen toimiva käyttöyhteys 
Mannin käsitteistölle on sen käyttö väli-
tyskäsitteistönä, jonka varassa eri tie-
teenaloilla ja eri aiheiden parissa työsken-
televät tutkijat kykenevät keskustelemaan 
hedelmällisesti ja mahdollisesti jopa tuot-
tamaan kumuloituvaa tietoa. 

Neljänneksi sopii vielä mainita, että kä-
sitteistö ja sen varassa tuotettu historialli-
nen kertomus tarjoavat oivallisen näkö-
alapaikan tämän päivän historiallisten ja  

poliittisten prosessien tarkastelulle. Esi-
merkkinä siitä on toisaalla tässä lehdessä 
julkaistu käännös Mannin artikkelista Na-
tion-States in Europe and Other Conti-
nents: Diversifying, Developing, Not Dying. 
Sen luulisi olevan hyödyllistä taustamate-
riaalia mm. Suomen EU-jäsenyyttä poh-
dittaessa. 

viitteet 

1. Viittaan tässä ja jatkossa Mannin teoksiin 
osan numerolla, Niinpä I on Mann (1986) 
ja II Mann (1993a). 

KIRJALLISUUS 

Anderson, Benedict (1983) Imagined Commu-
nities. Reflections on the Origin and Spread 
of Nationalism. Verso, London. 

Foucault, Michel (1980) Tarkkailla ja rangaista. 
Suom. Eevi Nivanka, tark. Jukka Kemp-
pinen. Otava, Helsinki. 

Giddens, Anthony (1981) A Contemporary Cri-
tique of Historical Materialism. 1: Power, 
Property and the State. Macmillan, Lon-
don. 

Giddens, Anthony (1984) The Constitution of 
Society. Outline of the Theory of Structura-
tion. University of California Press, Berkeley 
and Los Angeles. 

Giddens, Anthony (1985) A Contemporaiy Cri-
tique of Historical Materialism. 2: The Na-
tion-State and Violence. Polity Press, Cam-
bridge. 

Heiskala, Risto (1994a) Vallan lähteillä. Kirja-
arvostelu teoksesta Michael Mann: The 
Sources of Social Power. Volume II: The 
Rise of Classes and Nation-States, 1760-
1914. Sosiologia 1/1994, 72-3. 

Heiskala, Risto (1994b) Talcott Parsons ja 
rakennefunktionalismi. Teoksessa Risto 
Heiskala (toim.): Sosiologisen teorian nyky-
suuntauksia. Gaudeamus, Helsinki (pai-
nossa). 

Helen, Ilpo (1994) Michel Foucault'n valta-
analytiikka. Teoksessa Risto Heiskala 
(toim.): Sosiologisen teorian nykysuun-
tauksia. Gaudeamus, Helsinki (painossa). 

Kusch, Martin (1991) Foucault's Strata and 
Fields. An Investigation into Archaeologi-
cal and Genealogical Science Studies. Klu-
wer Academic Publishers, Dordreht, Bos-
ton, London. 

Mann, Michael (1986) The Sources of Social 
Power. Volume A History of Power from 
the Beginning to A.D. 1760. Cambridge 
University Press, Cambridge. 



Mann, Michael (1993a) The Sources of Social 
Power. Volume II: The Rise of Classes and 
Nation-States, 1 760-1914. Cambridge Uni-
versity Press, Cambridge. 

Mann, Michael (1993b) Nation-States in Europe 
and Other Continents: Diversifying, Devel-
oping, Not Dying. Daedalus 3/1993, 115-
140. 

Mann, Michael (1993c) Haastattelu joulu-
kuussa 1993. Tapani Hietaniemi ja Risto 
Heiskala. Toistaiseksi julkaisematon. 

Parsons, Talcott (1960) The Distribution of 
Power in American Society. Teoksessa Tal-
cott Parsons: Structure and Process in Mod-
ern Societies. Free Press, New York. 

Parsons, Talcott (1968) The Structure of Social 
Action. Free Press, New York. 

Runciman, W.G. (1983) A Treatise in Social 
Theory. Volume L The Methodology of So-
cial Theory. Gambridge University Press, 
Cambridge. 

Runciman, W.G. (1989) A Treatise in Social 
Theory. Volume IL Substantive Social The-
ory. Gambridge University Press, Cam-
bridge. 

Skocpol, Theda (1984) Emerging Agendas and 
Recurrent Strategies in Historical Sociol-
ogy. Teoksessa Theda Skocpol (ed.) Vi-
sion and Method in Historical Sociology. 
Cambridge University Press, Cambridge. 

Weber, Max (1978) Economy and Society. An 
Outline of Interpretive Sociology. Ed. by 
Guenther Roth and Claus Wittich. Univer-
sity of California Press, Berkeley, Los An-
geles, London. 

Weber, Max (1989) Maailmanuskonnot ja mo-
derni länsimainen rationaalisuus. Kirjoi-
tuksia uskonnonsosiologiasta. Suora. ja. 
toim. Tapani Hietaniemi. Vastapaino, Tam-
pere. 

Weber, Max (1992) Kaupunki. Suom. ja toim. 
Tapani Hietaniemi. Vastapaino, Tampere. 


