SAMI

PIHLSTROM

RicHARD RORTYN

POSTFILOSOFIA” JA

REALISMIN ONGELMA

ichard Rorty ei luultavasti pi-
R tdisi kovinkaan hedelmaillise-

ni oman ajattelunsa tarkaste-

lua realismin ongelman niko-
kulmasta. Hin katsoo, ettei realismin on-
gelma ole kiinnostava ja sanoo edusta-
vansa “antirepresentationalismia”, jossa
realismin ja antirealismin kiista ei lainkaan
herid (Rorty 1991a, 2). Esseeni otsikko
voidaan niin ollen tulkita kritiikiksi Rortya
vastaan.

Uskon, ettd realismikysymys on — Ror-
tyn viitteistd huolimatta — tirkei filosofi-
nen ongelma, ja koetan osoittaa, etti Ror-
tyn terdvd, omaperiinen ja kiistelty filoso-
finen visio ajautuu vakaviin epijohdon-
mukaisuuksiin juuri timidn keskeisen on-
gelman suhteen.

Tarkasteluni on kaksivaiheinen. Alus-
sa esittelen Rortyn argumentaation ja hi-
nen kokonaisnikemyksensi péipiirteitd.!
Erityistd huomiota kiinnitin hinen ajatuk-
siinsa filosofisten ongelmien luonteesta
seki realismin ongelman kannalta keskei-
sistd filosofisista kisitteisti, kuten totuu-
desta. Timin jialkeen siirryn Rorty-kritiik-
kiin ja tarkasteltuani lyhyesti eriitd Rortya
vastaan esitettyji argumentteja ilmaisen
oman arvioni hinen kantansa vaikeuksis-
ta.

TRIVIAALI REALISMI

Rorty kertoo avoimesti tunnetuimman
teoksensa Philosophy and the Mirror of
Nature (1980) padmiirin:

The aim of the book is to undermine the
reader’s confidence in “the mind” as
something about which one should
have a "philosophical” view, in "know-
ledge” as something about which there
ought 1o be a "theory” and which has
Yfoundations,” and in "philosophy” as
it has been conceived since Kant. (Rorty
1980, 7.)

Tdhdn Rorty pyrkii asettamalla traditio-
naaliset filosofiset kisitteet ja ongelmat
historialliseen perspektiiviin.

Locken ja varsinkin Descartes’in ajat-
telusta linsimaiseen filosofiaan periytynyt
mind-body -ongelma on Rortyn (1980,
32) mielestd pelkki sekaannus, filosofian
historian sattumanvarainen tuote. Onto-
logiset kategoriat (esimerkiksi "fysikaali-
nen” ja "mentaalinen”) soveltuivat ehki
Descartes’in tarkoituksiin, mutta meidin
tarkoituksemme ovat erilaisia (Rorty
1980, 125). "Fysikaalisen” ja "fenomenaa-
lisen” vililldi on kylld episteeminen dis-
tinktio, mutta sitd ei Rortyn (1980, 29) mu-


https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg

26

2

"POSTFILOSOFIA"

RICHARD RORTYN

3/93 o

T&E

kaan pidd ontologisoida. Ajattelun har-
haa, joka on saanut filosofit olettamaan
"ihmismielen” tai "tietoisuuden” ja pohti-
maan sen suhdetta materiaaliseen todelli-
suuteen, Rorty kutsuu nimelld ”lasinen
olemuksemme” (our glassy essence).2 Hi-
nen mielestiidn tulemme toimeen ilman
tillaista “peilimetaforaa”. (Ks. erityisesti
Rorty 1980, II luku; vrt. 1989, luku 2.)
Kartesiolainen kisitys mielesti "luon-
non peilind” johtaa skeptisismin ongel-
maan ja siten filosofiseen pohdiskeluun
skeptisismin kumoamiseksi: tieto-oppiin.
Juuri 1600-luvun tieto-oppi teki skepti-
sismistd elinvoimaisen. Rorty katsoo, ettid
skeptisismi on viistimaitonti, jos tietoa pi-
detédin tarkkana representaationa todelli-
suudesta. (Rorty 1980, 113, 140.) Rortyn
mukaan epistemologia on mielen filosofi-
an tapaan historiallisesti kontingenttia ja
"valinnaista” (optional). Perinteisesti tie-
toteoriassa on pyritty "etuoikeutettuihin
representaatioihin”  (privileged  repre-
sentations), mutta Wilfrid Sellarsin, W. V.
O. Quinen ja Donald Davidsonin argu-
mentteihin nojautuen Rorty hylkii tillai-
sen traditionaalisen epistemologian.3 (Ks.
Rorty 1980, IV luku.) Nykyfilosofian ken-
tassd on Rortyn mukaan kaksi suuntausta,
jotka yrittdavit siilyttdd jotakin tietoteorian
kestimittomiksi kdyneestd projektista:
psykologian filosofia ja "epipuhdas” kie-
lifilosofia, jossa tutkitaan, "kuinka kieli
kiinnittyy maailmaan”.4 Seki psykologia
ettd semantiikka pitdisi Rortyn (1980,
210-211) mukaan pitd4i puhtaina episte-
mologiasta. (Ks. Rorty 1980, V ja VI luku.)
Epiluottamus tieto-opin traditioon
johtaa Rortyn tarkastelussa referenssin
problematiikan kieltimiseen. Filosofien
keksintoni referenssin kisite on keinote-
koinen ja tarpeeton: common sense -Kisi-
te "talking abour” riittid. Meidin ei tarvit-
se kysyi, onko olemassa olioita, jotka jo-
kin relaatio nimeltd “referenssi” yhdistii
kielen sanojen kiyttdoon. Rorty hylkidi
seki Russellin, Searlen, Meinongin etti
fysikalistien ja kausaaliteoreetikkojen ni-
kemykset referenssistd. (Rorty 1980, 287-
292; 1982, luku 7.) Samaan tapaan hin

nikee totuuden korrespondenssiteorian
tyhjdni tai triviaalina ja katsoo, ettei to-
tuudesta voida muotoilla filosofisesti
kiinnostavaa teoriaa, vaikka filosofit ovat
yleensi sellaiseen pyrkineet (Rorty 1980,
281-282; 1982, xvi; 1989, 8-9). Meilli ei
yksinkertaisesti ole keinoa 10ytii sellaista
teoriaa — ei perinteisestid epistemologias-
ta, ei kielifilosofiasta eikd mist4iin muual-
takaan — joka turvaisi tiedollemme perus-
tan: ”...nothing can do what epistemolo-
gy hoped to do.” (Rorty 1980, 294.)

Epistemologia filosofian keskipisteeni
on niin ollen hylittdvid. Metafyysisiin ja
epistemologisiin kysymyksiin keskittyvin
filosofian asema sekularisoituneen kult-
tuurin kentidssi on Rortyn mielestd yhti
periferinen kuin teologian. Sen klassiset
ongelmat ovat yksinkertaisesti lakanneet
olemasta relevantteja. Rorty muotoilee teo-
logisella kisitteistolld ”peilimetaforaan”
kytkeytyvin perinteisen filosofian reduc-
tio ad absurdumin:

The notion of an unclouded Mirror of
Nature is the notion of a mirror which
would be indistinguishable from what
was mirrored, and thus would not be a
mirror at all. The notion of a human
being whose mind is such an uncloud-
ed mirror, and who knows this, is the
image, as Sartre says, of God. (Rorty
1980, 376.)

Rorty ei kuitenkaan suhtaudu filosofian
perinteeseen yksipuolisen kielteisesti.
Hinen mielestddn vuosisatamme on tar-
jonnut kolme perusnikemystd linsimai-
sen filosofian traditiosta ja filosofian p4i-
midristd: husserlilaisen (skientistisen), hei-
deggerilaisen (poeettisen) ja pragmatistisen
(poliittisen). Rorty valitsee pragmatismin ja
katsoo, ettd traditiota voidaan hyodyntid
kuten tyokalulaukkua. Tarpeettomiksi kiy-
neet tydkalut voidaan heittdi pois, ja uu-
siakin voidaan keksid. (Rorty 1991b, 9.)
Kun hylkiimme metaforat ”lasisesta
olemuksesta” ja "luonnon peilistd”, voim-
me Rortyn mukaan rentoutuneesti omak-
sua naturalistisen, jopa fysikalistisen asen-
teen ihmismieleen. Rortyn materialismis-



228

"POSTFILOSOFIA"

RICHARD RORTYN

T&E 3/93

sa ei kuitenkaan sitouduta "identiteettiteo-
riaan”, jolla saattaa olla ei-toivottuja meta-
fyysisid vivahteita (Rorty 1980, 114-119).
Erddssd mielessi Rorty on — kuten hin oli
jo 1960- ja 1970-luvuilla — eliminoiva ma-
terialisti, mutta toisaalta hin sallii (ei-me-
taforisen) puheen mentaalisista ilmidisti,
kuten aistimuksista:

We can say that although in one sense
there just are no sensations, in another
sense what people called ’sensations,’
viz., neural states, do indeed exist.
(Rorty 1980, 117; vrt. 1991a, 115.)

Rortyn ohjelmaa kuvaa ehki parhaiten
hinen Davidsonia kisittelevin esseensi
otsikko Non-reductive Physicalism (Rorty
1991a, 113-125). Rorty viittdd Davidsonia
seuraten, ettid annettu tapahtuma voidaan
yhtd hyvin kuvata fysiologisin tai psyko-
logisin — ci-intentionaalisin tai intentio-
naalisin — termein. Fysikalisti katsoo, etti
kaikki tapahtumat, vaikkapa tietyn Mozar-
tin sidvellyksen syntyminen, voidaan peri-
aatteessa kuvata mikrostrukturaalisella sa-
nastolla (eli mainitsemalla vain alkeishiuk-
kasia) ja selittdd viittaamalla toisiin sa-
manlaisiin  kuvauksiin. Antireduktionisti
puolestaan ajattelee, ettid vain lingvistisii
— ci ontologisia — kategorioita voidaan re-
dusoida toisiinsa. Kun nimi nikemykset
yhdistetiiin, voidaan muun muassa hy-
vilksyid, cttid kidytimme arkikidyttdytymisen
tarkastelussa ja ennustamisessa arkipsyko-
logiaa. Meidin ei tarvitse sulkeistaa eiki
tietecllisesti selventidid mentalistista puhe-
tapaa, kunhan ymmirrimme, ettei se
merkitse ontologisten distinktioiden ylldpi-
timisti. (Rorty 1991a, 114-115; vrt. 1980,
354-355.) Rortylais-davidsonilainen prag-
matismi on naturalistista ja materialistista,
muttei skientististi (Rorty 1991a, 65-66).
Mentaalisuutta ei Rortyn mukaan pidi
mystifioida:

Davidson suggests that we see... the
"mental” and the ’physical” events as
the same events under two descriptions.
The difference between mind and body
— between reasons and causes — is thus

no more mysterious than, e.g., the rela-
tion between a macro-structural and a
micro-structural description of a table.
(Rotty 1991a, 114.)

Rortyn mukaan fysikaalisen ja mentaali-
sen vastakkainasettelun syynid on yksin-
kertaisesti se, ettd psykologisia ilmioitd
on vaikea ymmiirtii fysiologisesti. Jos fy-
siologia olisi helpompaa kuin se on, psy-
kologiaa ei tarvittaisi, ja jos kehon toimin-
taa olisi helppo ymmiirtid, kukaan ei olisi
keksinyt, etti meilli on “mieli”. (Rorty
1980, 237-239.) Davidsonin ohella John
Dewey on Rortyn naturalismin tirked esi-
kuva. Rortyn “ei-reduktionistista fysikalis-
mia” voidaan ehki pitid Deweyn (1929)
luonnon ja kulttuurin raja-aitojen kaatami-
seen tihtddvin projektin modernisointina.
(vrt. esim. Rorty 1982, luku 5; 1991a, joh-
danto.)

"Peilimetaforan” hylkddmisesti seuraa
erityisesti, ettei meidin ole syytd pyrkid
varmistamaan tietomme perustaa, vaan
vain pragmaattisesti ja terapeuttisesti tut-
kimaan ihmisten vilisti vuorovaikutusta.
Naturalisminsa hengessd Rorty edustaa
epistemologista behaviorismia”, jonka
mukaan filosofia ei voi tarjota totuudesta
ja tiedosta mitiin sellaista, mitd common
sense, historia, biologia (jne.) eivit voisi
niisti tarjota. (Rorty 1980, 175-176.) Tie-
toon liittyvid "filosofisia ongelmia” ei voi-
da ratkaista (solve); ne tiytyy hiivyttda
(dissolve) (Rorty 1980, 219-220, 229-230).
Kun emme enii nie ihmismieltd “luon-
non peilind”, jonka pitdisi heijastaa tar-
kasti todellisuutta, voimme — Quinen ja
Sellarsin holistista ajattelutapaa seuraten —
kaidntyi sisiisistd, "etuoikeutetuista” repre-
sentaatioista ulospiin: tiedon sosiaaliseen
oikeuttamiseen (Rorty 1980, 170-171,
210).

Kun kielifilosofia vapautetaan episte-
mologisista pyrkimyksistd, toteutetaan
"puhtaan” davidsonilaisen semantiikan
ohjelmaa, jossa ongelmia kielen kytkeyty-
misestd maailmaan ei ole ja joka siksi ei
ole riippuvainen “peilikuvastosta” (ks.
varsinkin Rorty 1980, 299-300). Rorty kri-



tisoi voimakkaasti sellaisia filosofeja, jot-
ka koettavat tuoda kielifilosofian tai mer-
kitysteorian perinteisen epistemologian
paikalle filosofian perustaksi:

We will see Dummelt’s notion of phi-
losophy of language as ’first philoso-
phy” as mistaken not because some
other area is ’first” but because the
notion of philosophy as having founda-
tions is as mistaken as that of knowi-
edge having foundations. (Rorty 1980,
264.)

Rorty suosii jonkinlaista pragmatistista to-
tuusteoriaa, jossa totuuden Kkisite pysyy
lihelld arkikielen totuuskisitettd. Tilloin
uskomuksen oikeutettavuus ja totuus ovat
miltei yhtd. "Tosi” tarkoittaa likimain sa-
maa kuin "what you can defend against
all comers”. (Rorty 1980, 308.) Rorty
(1982, xiii) viittdd myos vahvemmin, ettei
ole lainkaan tarpeellista tavoitella filoso-
fista totuusteoriaa ja etti pragmatisteille
“totuus” on vain sen ominaisuuden nimi,
jonka kaikki todet viitteet jakavat.> Erityi-
sesti pragmatistin tulee hylitid korrespon-
denssiteoria:

He drops the notion of truth as corres-
pondence with reality altogether, and
says that modern science does not ena-
ble us to cope because it corresponds, it
Just plain enables us to cope. (Rorty
1982, xvii.)

Totuus on lauseiden, kielellisten entiteet-
tien, piirre, ja koska lauseet ovat ihmisen
tekoa, totuuskin on. Maailma ei puhu to-
tuutta, vaan me. (Rorty 1989, 4-7.) Erityi-
sesti tieteen “objektiivinen totuus” ei "epis-
temologiselle behavioristille” ole muuta
kuin paras idea, joka meilld tidlld hetkelld
on sen selittimiseksi, miti tapahtuu (Ror-
ty 1980, 385).

Rorty korostaa, ettd pragmatismi on
antiessentialismia totuuden, tiedon, kie-
len, moraalin ja muiden filosofisten kisit-
teiden suhteen. Pragmatistin mukaan tut-
kimusta sdddelldin vain konversationaali-
sesti. (Rorty 1982, 162-165.) Pragmatisti
vertaa toisiinsa vain kahta oliosta annet-

tua kuvausta, ei kuvausta olioon itseensi,
silli emme koskaan voi tavoittaa paljasta
todellisuutta. Pragmatistin nikokulmasta ei
ole kiinnostavaa eroa poytien ja tekstien
tai protonien ja runojen vililli. Kaikkia
voidaan kiyttdd eri tavoin. Erilaiset sanastot
palvelevat erilaisia tarkoituksia, eikid ole
maailman tai luonnon ”"omaa” sanastoa
sen enempdd kuin tarkoitusta, joka olisi
"lihempini todellisuutta” kuin muut tar-
koitukset. (Rorty 1982, 153-154; 1989, 20;
1990, 3; 1991a, 91-92.) Jos olemme prag-
matisteja, emme pyri “luonnon peilin” ta-
voin heijastamaan meisti riippumatonta
todellisuutta, vaan elimme aktuaalisten in-
himillisten pyrkimysten keskell4, praksik-
sessa, jossa totuus korrespondenssina on
irrelevanttia:

In the end, the pragmatists tell us, what
matters is our loyalty to other human
beings clinging together against the
dark, not our hope of getting things
right. James, in arguing against realists
and idealists that “the trail of the hu-
man serpent is over all,” was remind-
ing us that our glory is in our particit.a-
tion in fallible and transitory human
projects, not in our obedience to per-
manent non-human constraints.
(Rorty 1982, 166.)¢

Se totuuskisitys, johon Rortyn luonneh-
dinnat pragmatismista “antirepresentatio-
nalismina” (ks. Rorty 1990; 1991a, 2-12)
johtavat, ei kuitenkaan ole klassisen prag-
matistisen totuusteorian mukainen. Artik-
kelissaan Pragmatism, Davidson and
Truth (ks. Rorty 1991a, 126-150) Rorty
pddtyy kannattamaan totuusteoreettista
minimalismia.” Hin miirittelee pragma-
tismin neljin teesin konjunktioksi: (1) sa-
nalla "tosi” ei ole eksplanatorisia kiyttota-
poja; (2) uskomusten suhde maailmaan
voidaan adekvaatisti ymmartid kausaali-
sesti, naturalistisesti; (3) uskomusten ja
maailman vililli ei ole "todeksi tekemi-
sen” relaatioita; (4) realismin ja antirealis-
min kiistat ovat hedelmittomii. (Rorty
1991a, 128.) Tdmin nikemyksen pohjalta
hin kritisoi muun muassa Hilary Putna-

6cc

NALYOY Q¥VHIIY

«VI40S01141504d.

E6/¢ 131



230

"POSTFILOSOFIA"

RICHARD RORTYN

T&E 3/93

min (1981, 1983) episteemisti totuuskisi-
tystd (ks. Rorty 1991a, 140-142).8 Rorty
hyviksyy Davidsonin nikemyksen totuu-
desta primitiiviseni, miirittelemittdmai-
ni, analysoimattomana kisitteeni, joka ei
nimed mitdiin ominaisuutta. Niin hin
suosii pikemminkin totuuden redun-
danssi-, “lainausmerkkienpoisto”™ (dis-
quotational) tai anaforista teoriaa kuin
pragmatistista totuusteoriaa. (Ks. esim.
Rorty 1991a, 153-154.) Tillaisissa teori-
oissa tyypillisesti ajatellaan, ettd tarskilai-
nen T-ekvivalenssi Cp’ on tosi jos ja vain
jos p) kertoo kaiken, miti totuudesta voi-
daan kertoa (vrt. viite 7). Davidson itse
tiivistd4d antirepresentationalisminsa niin:

Nothing, ... no thing, makes sentences
and theories true: not experience, not
surface irritations, not the world, can
make a sentence true... The sentence
"My skin is warm” is true if and only if
my skin is warm. Here there is no refer-
ence to a fact, a world, an experience,
or a piece of evidence. (Davidson 1984,
194.)

Timidn ajatuksen kehittely muodostaa
nihdikseni myoOs Rortyn antirepresenta-
tionalismin ytimen. Rortyn mukaan kieltid
voidaan kiyttid monin tavoin, mutta se ei
viittaa mihinkiin, ei representoi miti4n.
Argumentoidessaan kisitejirjestelmin ja
sen sisdllon dualismia vastaan Davidson
(vrt. viite 3) on Rortyn (1979, 95-101) mu-
kaan vakuuttavasti argumentoinut tiedon
legitimoimisen problematiikkaa ja siten
koko transsendentaalifilosofian projektia
vastaan. Davidson on Rortyn sankarifilo-
sofi ennen kaikkea siksi, ettdi hinen tun-
netuin argumenttinsa on "a transcendental
argument to end all transcendental argu-
ments” (Rorty 1979, 78).

Rorty ajattelee, ettd kun kaikki kysy-
mykset kielen ja maailman "kuvaavista”,
"representoivista” ja “todeksi tekevisti”
suhteista hylitiin mielenkiinnottomina,
astutaan realismin ja antirealismin kiistan
tuolle puolen. Ainoa jiljelle jaivi kiista
on metafilosofinen ja se kiydiin pragma-
tismin ja antipragmatismin vililli. (Rorty

1991a, 53-60, 149-150.) Trivialisoimalla
totuuden Kisitteen Rorty pyrkii ennen
muuta trivialisoimaan realismin. Realis-
min ongelmaa on uskoakseni pidetty sy-
vinid ja tirkeini, koska siini problema-
tisoidaan kaikkein yleisimmilld filosofi-
sella tasolla ijhmisen ja (ulko)maailman
vilinen suhde. Mutta Rorty ei nide tuossa
suhteessa mitdin filosofisesti mielenkiin-
toista. Ankaran naturalisminsa vuoksi hin
suhtautuu vihamielisesti koko systemaat-
tisen filosofian perinteeseen.

Linsimaisen filosofian historian kon-
tingenssin ja umpikujan kuvailusta Rorty
etenee radikaaliin nikemykseensi filoso-
fian tulevaisuuden mahdollisuuksista:
"Pragmatists are saying that the best hope
Jfor philosophy is not to practice Philosop-
hy.” (Rorty 1982, xv.) Hin ajattelee, ettd
meidin tulisi luopua ”Filosofiasta-isolla-
F:114” ja tyyty4 pienelld alkukirjaimella kir-
joitettuun filosofiaan yleisenid, vapaana
kulttuurikritiikkind. "Postfilosofisessa kult-
tuurissa” filosofia olisi muuttunut tillai-
seksi "edifioivaksi” keskusteluksi. (Ks.
Rorty 1982, xxxvii—xliv; vrt. 1980, VIII
luku; 1982, luvut 2 ja 12.) Edifiointia Rorty
(1980, 360) luonnehtii projektiksi, jonka
tarkoituksena on loytdd uusia, parempia,
kiinnostavampia ja hedelmillisempiid puhe-
tapoja. Tyypillisid edifioivia filosofeja ovat
olleet Dewey, Heidegger ja (myOhiisempi)
Wittgenstein (ks. esim. Rorty 1980, 5-0,
367).

"Postfilosofisessa” kulttuurissa filosofia
perinteisten filosofisten ongelmien kisitte-
lyni ja pohdintana olisi tullut johdonmu-
kaiseen piatokseensi. Se ei olisi kadon-
nut akateemisena oppiaineena tai laajojen
visioiden muotoiluna, mutta olevan luon-
ne, ihmisluonto, subjektin ja objektin suh-
de, kieli ja ajattelu ja muut klassiset prob-
leemat eivit endd kiinnostaisi "postfiloso-
feja” —aivan kuten spesifisti teologiset on-
gelmat eivit alkuperiiselld tavallaan kiin-
nosta uskontotieteilijoitd. (Rorty 1982,
31-32; vrt. 1980, 393-394; 1991a, 99, 187.)
Rortyn mukaan meidin pitdisi ymmirtid
filosofian historiallisesti kontingentti luon-
ne ja hylitid unelma filosofiasta "tieteiden



4itind”. Samalla meidin tulisi lakata kysy-
mistd, mitd filosofia "todella” on. (Rorty
1982, 222-225.) Varsinkin analyvyttisen fi-
losofian ahistorialliset ja skientistiset ten-
denssit ovat Rortyn mielesti tuhoisia (Ror-
ty 1991b, 21-23; vrt. 1982, luku 12). "Filo-
sofian lopun” mahdollisuutta pohdiskel-
lessaan Rorty nostaa erityisasemaan Witt-
gensteinin: "What gives Witigenstein’s
work its power is, I think, the vision of a
point where ‘we can cease doing philosop-
hy when we want to." (Rorty 1982, 35—
36.) Sen, etti olemme piityneet "postfi-
losofisen kulttuurin” kynnykselle perin-
teisten filosofisten kisitteiden ja ongelmi-
en kautta, Rorty luonnollisesti hyviksyy,
ja timin hin ilmaisee Wittgenstein-alluu-
sion avulla:

Philosophers like Davidson and Der-
rida have, I think, given us good rea-
soms to think that the physis— nomos, in
se— ad nos, and objective — subjective
distinctions were steps on a ladder that
we can now safely throw away. (Rorty
1991a, 193.)

Luopuminen epistemologiaan keskitty-
neestd filosofiasta merkitsee katseen
kddntimistd hermeneutiikkaan, jota Rorty
(1980, 315) kuitenkin varoittaa pitimaisti
epistemologian ”seuraajana”. Epistemolo-
gia tutkii "normaalia diskurssia”, jossa yk-
simijelisyyden saavuttamisen Kriteereisti
ollaan yksimielisii; hermeneutiikan tutki-
muskohteina sen sijaan ovat "abnormaalit
diskurssit”, joissa niin ei ole. (Rorty 1980,
VII luku.) Tilld tavoin ymmirrettyinid
epistemologia ja hermeneutiikka eivit ole
toistensa kilpailijoita, mutta Rorty (1980,
318) suosittelee epistemologian hylkiimis-
td: ”For hermeneutics, to be rational is to
be willing to refrain from epistemology...”

Kuten jatkossa nihdidin, Rortyn aja-
tukset “filosofian lopusta” ja epistemolo-
gisten ongelmien hiivyttimisesti kietou-
tuvat liheisesti yhteen realismin ongel-
man kanssa.

Rortyn filosofia voidaan helposti tulki-
ta relativismiksi. Rorty (1982, 166) kuiten-
kin huomauttaa, ettei kukaan todella kan-

nata itsensi kumoavaa relativismia, jonka
mukaan mikidin uskomus ei ole toista pa-
rempi. Pragmatisti on hinen mukaansa
relativisti toisenlaisessa, etnosentrisessi
merkityksessi, jonka perustotuus on yk-
sinkertainen: ” We have to start from where
we are...” (Rorty 1989, 198; vrt. 1991a, 23,
29, 38, 50, 187-188, 213.) Rorty viljelee
jatkuvasti ilmaisuja, joissa “me” viittaa
oman kulttuurimme kontingenssiin: "me
linsimaiset intellektuellit”, me 20. vuosi-
sadan liberaalit”, "me pragmatistit” ja niin
edelleen. Mikiddn kulttuurillinen projekti
ei voi Rortyn mukaan lihtei liikkeelle
muualta kuin kyseisen kulttuurin histo-
riallisesti kontingentista tilanteesta — ei
ahistoriallisesta “totuudesta”, "ihmisluon-
nosta” tai mistddn muusta metafysiikan ja
epistemologian traditioon kuuluvasta ki-
sitteestd. Voimakkaimmin Rorty puolustaa
etnosentrismid artikkelissaan ”Solidarity
or Objectivity?” (Rorty 1991a, 21-34), jos-
sa hin korostaa Putnamia kritisoiden, et-
tei meididn pidi olettaa transkulturaalisen,
universaalin rationaalisuuden normistoa,
ei “ideaalista rajaa” inhimilliselle dialogil-
le.10

Rortyn filosofian painopiste siirtyy siis
lopulta yhteiskuntafilosofiaan ja politiik-
kaan. Filosofian tulee Rortyn mukaan olla
osa "ihmiskunnan keskustelua” (ks. Rorty
1980, 389ff.). Rortylainen pragmatisti on
viime kidessi kiinnostunut siitd, millai-
sessa yhteisossi elimme ja keskustelem-
me. Yhteison jdsenten kielenkiyttd, se,
kuinka edifioivia ja inspiroivia sanastoja ja
metaforia he kykenevit 16ytimiin, nousee
totuuden, tiedon ja rationaalisuuden Kisit-
teitd tdirkedmmiksi (vrt. luku 3.3).

3. KONTINGENSSI JA KESKUSTELUN
JATKAMINEN

Rortya vastaan esitetty kritiikki voidaan
karkeasti jakaa kolmeen ryhmiin. Erdit
kriitikot kiistdvit Rortyn filosofisten on-
gelmien kehityksesti kertoman tarinan.
Toiset kritisoivat Rortyn tulkintoja tietyis-
td filosofisista kisitteistd, kuten totuudes-
ta ja referenssistd. Kolmas ryhmi suuntaa
arvostelunsa Rortyn vyleistd filosofista

I¢c

NALYOY QY¥VHIILY

«V1405S01141504d.

€6/¢ 131



"POSTFILOSOFIA" 232

RICHARD RORTYN

T&E 3/93

orientaatiota ja erityisesti hinen ”postfi-
losofiasta” esittimiiin huomautuksia vas-
taan. Ensimmiiseen ryhmiin kuuluvat
sellaiset Rorty-kritiikit, joissa kyseenalais-
tetaan Rortyn arviot esimerkiksi Descar-
tes’in tai Kantin filosofisista kisityksist4.!!
Niihin filosofian historian ongelmiin en
tissd puutu. Totean vain, ettei Rortyn tul-
kinnoista olla yksimielisii ja ettei paittely
filosofisten ongelmien syaty- ja kehitysta-
voista sithen, miki niiden ongelmien ase-
ma nykyfilosofiassa on tai pitiisi olla, ole
ongelmaton. Geneettisen virhepiitelmin
vaara on lihelld, joskin Rortyn syyttimi-
nen siitd vaatisi huomattavasti laajemman
argumentin.

Toiseen ryhmiin kuuluvista Rorty-Krii-
tikoista useimmat ovat realistisesti suun-
tautuneita. Naturalistista ja fysikalistista
realismia kannattava Michael Devitt
(1988) kritisoi Rortyn nikemyksessi
muun muassa kuvitelmaa, ettd skeptisis-
min hylkiiminen vaatisi totuuden korres-
pondenssiteorian ja filosofisen referenssi-
teorian tarpeen hylkdimistd (vit. Hough-
ton 1990; Losonsky 1985). Devittin tapaan
Victoria Choy (1982) nikee Rortyn refe-
renssiteorioita vastaan esittimin kritiikin
kestimittomini. Hinen mielestiin Ror-
tyn erottelu “puhtaan” ja “epipuhtaan”
kielifilosofian vililli on perusteeton, eiki
hin pidd Rortyn hyokkiysti tieteelliselle
realismille tuhoisana: realistisen totuuski-
sityksen ei tarvitse olla (vain) yritys vastata
skeptikolle (ks. Choy 1982, 531-540).

Pidin oikeana Devittin tulkintaa, jon-
ka mukaan Rorty on (ontologinen) realis-
ti, mutta Devittin nikemysti realismista
puhtaasti ontologisena teoriana on vaikea
hyviksyi. Esimerkiksi Michael Dummett
ja Hilary Putnam ovat mielestini tarjon-
neet hyvid syitd ajatella, ettei realismin
ongelmaa tule erottaa semantiikasta ja
epistemologiasta. Osittain Putnamin "si-
sdisen realismin” pohjalta pidin ongelmal-
lisina sellaisia Rortya vastaan kehiteltyji
argumentteja, joissa sitoudutaan “maail-
man sininsid” (maailma "omasta nikokul-
mastaan” tai "ei mistdin nikokulmasta”)
kisitteeseen (ks. esim. Tom Sorellin (1990)

Thomas Nagelin (1986) vahvaan realis-
miin vetoavaa argumentaatiota; vrt. Wil-
liams 1983). Kuten Rorty ja Putnam, kat-
son, etti totuuden korrespondenssiteoria
sisiltdd suuria vaikeuksia. Gerald Vision
(1990) tosin puolustaa huomionarvoisella
tavalla korrespondenssiteoriaa Rortya
vastaan. Hin toteaa, ettd Rorty ymmartii
vadrin korrespondenssiteorian — joka kos-
kee pikemminkin totuuden mekanismeja
kuin sanan "tosi” merkitysti —ja jo etuki-
teen epistemologisoi totuuskisityksensi.
Tissi en kuitenkaan voi paneutua korres-
pondenssiteoriasta kidydyn keskustelun
sen enempid kuin referenssin kisitettd
koskevien kiistojen yksityiskohtiin.

Myos Roy Bhaskarin (1990, 1991) Rorty-
kritiikki ldhtee liikkeelle realismista. Bhas-
kar kannattaa naturalistista, ontologisesti
orientoitunutta realismia ja syyttid Rortya
virheellisestd, positivismin sidvyisesti tie-
teenfilosofiasta. Hin haluaa viedi ontolo-
gian “de-divinisoinnin” Rortya pitemmil-
le ja luopua rortylaisesta antroposentris-
mistd. Sivujuonteena syntyy kiintoisa
pragmaattinen argumentti Rortyn pragma-
tismia vastaan: unohtaessaan, etti myos
ei-inhimillinen todellisuus ("todellinen
maailma”, luonto) siitelee ihmisyhteison
eldimii, Rorty avaa oven ekokatastrofille
(Bhaskar 1990, 205, 227; 1991, 26).

Rortyn unelma "postfilosofisesta kult-
tuurista” on herittinyt monet perinteisen
filosofian ystivit vastareaktioon. Useat
Rorty-kriitikot kokevat tieto-opin aivan
liian tirkeiksi filosofian osa-alueeksi, jot-
ta se voisi vdistyd esimerkiksi Rortyn suo-
sitteleman hermeneutiikan tielt4d.12 Usein
toistuva argumentti Rortya vastaan on,
etti tarvitsemme yhi epistemologiaa,
vaikka voimmekin hylitid tiedon varman
perustan fundamentalistisen tavoittelun,
kuten my0s filosofisten ongelmien essen-
tialistisen miirittelyn (ks. esim. Goldman
1981; Malachowski 1990a; Rosenberg 1993;
Schwartz 1983; Tolland 1991). On my0s
viitetty, etteivit Rortyn argumentit riitd
kumoamaan edes klassista tieto-opillista
fundamentalismia (ks. Triplett 1987) ja
ettd Rortyn puoltama davidsonilainen to-



tuuskisitys riittii tietoa koskevien viittei-
den legitimointiin (ks. Carl 1979).

Joseph Margolis (1986, 147-148, 301—
304), joka myo6s puolustaa eriinlaista
pragmatismia, syyttdid Rortya virhepiditel-
mistd, jonka mukaan tiedon oikeuttami-
seen pyrkivin transsendentaalisen filoso-
fisen argumentaation pitdisi vilttimitti
olla fundamentalistista, skeptisismin var-
maan kumoamiseen tihtiivii (vit. myos
Henrich 1979). Manning (1992) puolestaan
ihmettelee, miksei perinteisen filosofian
("Philosophy™) harjoittaja voisi olla prag-
matisti, ja huomauttaa, etti kritisoidessaan
totuuden korrespondenssiteoriaa Rorty
*paradoxically gives us Philosophical
reasons to show us that we should not
make philosophical arguments!” (Mann-
ing 1992, 357.)

Jatkossa kehittelen eriiti omia argu-
mentteja Rortyn nikemystd vastaan (ks.
my6s Pihlstrom 1993). Olen luonnollisesti
saanut vaikutteita muilta realistisesti
suuntautuneilta Rorty-kriitikoilta, mutta
viitteeni ovat periaatteessa edelli lyhyesti
esittelemistini argumenteista riippumat-
tomia.

Monet Rortyn ajatukset ovat mielestini
periaatteessa hyviksyttivid. Ennen kaik-
kea hyviksyn hinen yleisnikemyksensi
filosofian historiasta: ne filosofiset ongel-
mat, jotka viimeksi kuluneiden 2500 vuo-
den aikana ovat syntyneet, ovat (tieten-
kin) kontingentteja historian tuotteita. Mei-
din ei tarvitse postuloida mitidin aprioris-
ta, ahistoriallista, essentiaalista filosofista
problematiikkaa, ei vilttimittomii ja riit-
tivid ehtoja sille, ettd annettu ongelma on
filosofinen. Emmehin enidi esimerkiksi
pohdi skolastikkojen kysymyksiid enkelten
ominaisuuksista filosofisina ongelmina.

Hyviksyn my0s — tosin vain alustava-
na tyohypoteesina ja erdin varauksin —
Rortyn antireduktionistisen naturalismin
mielen filosofiassa. En pidi aivan uskotta-
vana viitett4, ettd fysikalistisesti voitaisiin
periaatteessakaan tiydellisesti kuvata in-
tentionaalisina pidettyjd ilmioitd, mutta
Rortyn naturalistisen ohjelman katson ke-
hittelykelpoiseksi. Ainakin se on kehitte-

lykelpoinen siini deweylaisessa henges-
si, jossa korostetaan luonnon ja kulttuu-
rin jyrkidn rajan keinotekoisuutta. Rorty
on oikeassa ajatellessaan, ettd mind-body-
ongelmaan on liitetty tarpeettoman pal-
jon keinotekoisia ja episelvid metafyysi-
sid kisitteitd, kuten "sielu” ja "henki” (vrt.
Dewey 1929; Tuomela 1983, 67-70).

Itse asiassa voimme hyviksyid suuren
osan Rortyn suorittamasta linsimaisen fi-
losofian tradition dekonstruktiosta ja silti
katsoa, kuten Richard Bernstein (1980,
766-775), ettd Rorty itse erdissi mielessi
sortuu "annetun myyttiin” (vrt. viite 3) pi-
tdessddn sosiaalisia kdytintojd annettuina
ja jattdessdin huomiotta ne todelliset on-
gelmat, jotka koskevat kilpailevien kiy-
tintodjen relevanssia, oikeuttamista ja kri-
tiikkid. Bernstein (1980, 768) muistuttaa,
ettd Rortyn ylistimid Dewey piti tirkeim-
pini juuri niitd normatiivisia kysymyksid,
jotka nousevat esiin perinteisten, kahlitse-
vien "filosofisten ongelmien” hylkiZimisen
jalkeen (vrt. viite 11).

Nihdikseni Rortyn filosofisten ongel-
mien luonteesta esittimid nikemyksii
vastaan voidaan ensinnikin viittii, ettei
ongelman historiallinen kontingenssi im-
plikoi sen irreaalisuutta. Kuten luultavasti
kaikki olemassaolevat oliot (sallittakoon
tissd argumentin vuoksi epitismillinen
kvantifiointi yli kaikkien olioiden), poy-
dilldni oleva kyni on vain kontingentisti
olemassa. Tdstd huolimatta se on reaali-
nen kyni. Voin toki hylitd huonon kynin
tai vaihtaa sen parempaan, ja yhti prag-
maattisesti voin suhtautua filosofisiin on-
gelmiin. Rorty joutuu kuitenkin vaikeuk-
siin viittdessddn, ettd meididn olisi syyti
hylitd kaikki perinteisen filosofian ongel-
mat. Hin korostaa historiallisesti kontin-
gentin yhteison solidaarisuutta ja hyvik-
syy vain yhteison tai kulttuurin sisdisia kri-
teereji totuudelle ja rationaalisuudelle,
mutta on silti itse valmis astumaan yh-
teisonsi ulkopuolelle piittimiin, ettd on
systemaattisen filosofian hautajaisten aika.
Ei ole helppoa nihdi, kuinka hinen tulisi
reagoida esimerkiksi seuraavan kaltai-
seen systemaattisen filosofian edustajan

c¢c

NALY¥OY QY¥VHIIY

«VI140S0114150d.

€6/¢ 3131



"POSTFILOSOFIA" 234

RICHARD RORTYN

T&E 3/93

vastaviitteeseen: "Postfilosofia ei sovi
meille, filosofeille.”

Vaikuttaa siltd, ettd Rortyn nikemys on
itsensd kumoava samaan tapaan kuin ra-
dikaali relativismi. Putnamin keskeinen
argumentti Rortya vastaan onkin, ettd
Rorty — vaikkei hin pidi itsedin relativis-
tina — yrittdd eliminoida inhimillisesti ela-
mistimme siihen kiintedsti kuuluvan nor-
matiivisen elementin.!3 On syyti tunnus-
taa, etti tarvitsemme oman kulttuurimme
rajat ylittdvid totuuden ja rationaalisuuden
standardeja ja ideaaleja, vaikkei timi nor-
matiivisuuden vaatimus voikaan perustua
ahistorialliseen, metafyysiseen ihmisku-
vaan, vaan sen tdytyy nojautua biologis-
historiallis-yhteiskunnallisesti kontingen-
tin eliminmuotomme empiiriseen tilan-
teeseen — siihen, ettd olemme ihmisii ja
pyrimme osallistumaan rationaaliseen in-
himilliseen toimintaan ja keskusteluun.

Ilkka Niiniluoto (1984, 66-68; 1986,
69) on kritisoinut Rortya huomauttamalla,
ettid cdifioiva filosofia tarvitsee tuekseen
systemaattista filosofiaa ja ettd Rorty itse-
kin nojaa systemaattisen filosofian tulok-
siin — Quinen, Sellarsin ja Davidsonin ar-
gumentteihin. T4hidn Rorty voisi ehki vas-
tata, ettd nyt on tullut aika pudottaa syste-
maattisen filosofian “tikapuut”. Mutta
miksi juuri me — vaikkapa "me 20. vuosi-
sadan linsimaiset intellektuellit” — juuri
nyt kykenisimme nuo tikapuut pudotta-
maan? Rorty ei ole riittdvin vakuuttavasti
argumentoinut sen puolesta, ettd olisim-
me jo ehtineet systemaattisen filosofian ti-
kapuiden ylip4dihin.

Joka tapauksessa Rorty joutuu perus-
telemaan ehdotustaan tikapuiden pudot-
tamiseksi filosofisten kisitteiden avulla.
On paradoksaalista, ettd monista anti-
realistisilta vaikuttavista nidkemyksistiin
huolimatta hin osoittautuu ontologiseksi
realistiksi. Klassisessa artikkelissaan The
World Well Lost vuodelta 1972 (ks. Rorty
1982, luku 1) hin pitdd "maailman sinin-
si” kisitettd tyhjind, mutta myShemmin
hin erottaa realistiseen tyyliin toisistaan
maailman ja totuuden (vrt. myds Rorty
1980, 276, 345):

We need to make a distinction between
the claim that the world is out there and
the claim that truth is out there. To say
that the world is out there, that it is not
our creation, is to say, with common
sense, that most things in space and
time are the effects of causes which do
not include human mental states. To
say that truth is not out there is simply
to say that where there are no sentences
there is no truth. (...) The world is out
there, but descriptions of the world are
not. (Rorty 1989, 4-5.)

Kun tihin luonnehdintaan liitetdin Ror-
tyn naturalismi ja fysikalismi, voidaan hy-
vin perustein pitid Rortya ontologisena
realistina (vrt. esim. Devitt 1988; Holéwka
1990). Tillainen realismi ei kuitenkaan nih-
dikseni ole yhteensopivaa pragmatismiin
(ainakin Jamesin (1907) pragmatismiin)
tavallisesti sisiltyvin ontologisen pluralis-
min kanssa — eikd sen kanssa, ettd Rorty
monien muiden pragmatistien tavoin ko-
rostaa ontologian kontekstuaalisuutta:

... all objects are always already con-
textualized. (Rorty 1991a, 97.)

Once one drops the traditional opposi-
tion between context and thing contex-
tualized, there is no way to divide
things up into those which are what
they are independent of context and
those which are context-dependent...
(Rorty 1991a, 98.)

My0s Jacek Holowka (1990) viittdid, ettd
Rortyn vahva realismi ja fysikalismi ovat
yhteensovittamattomat ~ pragmatismille
luonteenomaisen ajatuksen kanssa, jonka
mukaan meidin ei pidi tavoitella todelli-
suutta “sellaisena kuin se on”. Nayttdd sil-
ti, ettd kyse on naturalismin ja pragmatis-
min suhteen perimmiisestd problematii-
kasta. Rortyn painottama antireduktionis-
mi on ehki askel kohti timin vastakkain-
asettelun ratkaisua, mutta ainakaan tyy-
dyttivii synteesid ei synny ilman filosofi-
sia argumentteja. Lisiksi Rortyn ultraprag-
matistinen suhtautuminen referenssin ki-
sitteeseen — viite, ettei koko kisitetti filo-



"POSTFILUSOFIA” 236

RICHARD RORTYN

T&E 3/93

sofisesti ladattuna tarvita — niyttii olevan
ristiriidassa naturalistisen teesin kanssa,
jonka mukaan kaikki kytkennit kielen ja
maailman vililli ovat kausaalisia. Eiko
timd teesi vie Rortyn kausaaliseen refe-
renssiteoriaan (vrt. Devitt 1988), johon
yhdistyy tiukka fysikalismi, vaikka Rorty
haluaisi hylitid kaikki referenssiteoriat?

Rortyn kannalta on mielestini hyvin
ongelmallista se, ettd hin joutuu kiytti-
miin ontologista kieltd selvitellikseen
nikemysti, jota hin kutsuu pragmatis-
miksi ja jonka lopulta pitiisi johtaa perin-
teisen filosofian eliminointiin. Kuinka
"postfilosofi” voi lihtei liikkeelle ontolo-
gisista viitteistd, kuten ulkomaailman ole-
massaolon toteamisesta? Kuinka "antire-
presentationalistin” kidyttimai kieli voi vii-
tata mihink4din, varsinkaan maailmaan,
jonka Rorty kuitenkin viittii olevan ihmi-
sestd riippumatta olemassa? Milld kielelld
Rorty sanoo kaiken, mink4 sanoo? Ennen
kaikkea: kuinka hin voi koherentisti kat-
soa olevansa realismin ongelman ulottu-
mattomissa? Sen lisiksi, ettd ontologinen
puhetapa mielestini jo sellaisenaan haas-
taa realismin problematiikkaan, Rortyn
omat ontologiset (realistiset ja pragmatis-
tiset) viitteet eivit ole aivan helposti yh-
teensovitettavissa.

Realismin ongelman hiivyttimisen pro-
jektia vastaan voidaan koettaa jopa muo-
toilla lyhyt nojatuoliargumentti. Jos Rorty
katsoo, etti realismin ongelma - tai jokin
muu perinteisen, systemaattisen filosofi-
an ongelma — on pseudo-ongelma, hin
erddssd mielessd viittdd sitd irreaaliseksi.
Se ei ole hiinen mielestiin todellinen on-
gelma. (Ehki se joskus on ollut, mutta
enid sen ei pitdisi olla.) Jos taas olemme
ontologisia realisteja edes hyvin vaatimat-
tomassa mielessd (jos hyviksymme, ku-
ten Rorty, ettd on olemassa jonkinlainen
todellisuus mentaalisten tilojemme ulko-
puolella), hyviksymme ilmeisesti, ettd on
olemassa sellaisia historiallisesti muotou-
tuneita artefakteja, joita kutsumme filoso-
fisiksi ongelmiksi — miki sitten onkaan
sopiva analyysi niiden ontologisesta sta-
tuksesta. Esittimilld viitteen realismin

ongelman irreaalisuudesta (tai siitd, ettd
tuon ongelman keinotekoisuus pitdisi ha-
vaita) Rorty niyttii esittivin viitteen to-
dellisuudesta. Niin hin tunnustautuu an-
tirealistiksi filosofisten ongelmien suh-
teen, erityisesti realismin ongelman suh-
teen. Vaikuttaa siltd, ettdi hin tuo viisti-
mittd realismin ongelman takaisin peliin.
Ollaksemme oikeudenmukaisia Ror-
tylle meididn on kuitenkin kysyttivi, esit-
tdiko hin lainkaan viitteitd todellisuu-
desta. Hin niyttdi pitivin itsedin edifioi-
vana filosofina tai "ironistina” (ks. erityi-
sesti Rorty 1989), joka voi kidyttdd kieltd
sitoutumatta varsinaisiin todellisuutta
koskeviin nikemyksiin. Philosophy and
the Mirror of Nature -teoksen kriittisin
katkelma on mielestini seuraava:

. edifying philosophers have to decry
the very notion of having a view, while
avoiding having a view about having
views. This is an awkward, but not im-
possible, position. ... We might (when we
say something) just be saying something
— participating in a conversation rather
than contributing to an inquiry. Per-
haps saying things is not always saying
how things are. Perhaps saying that is
itself not a case of saying how things
are. (Rorty 1980, 371.)

Tzhidn Rortya on mahdoton seurata (vit.
esim. Kim 1980, 596-597; Pihlstrdom 1993;
Tolland 1991, 148-149). Hinen nikemyk-
sensi filosofisen keskustelun luonteesta —
nikemys, jota hin jopa soveltaa itseensi
— katkaisee kaiken keskustelun. Rorty voi
jatkaa keskustelua vain lopettamalla sen.
Osuvassa Rorty-kritiikissd4dn Jay F. Rosen-
berg (1993, 196) viittaa avuttomana Rorty-
kriitikon vaikeaan tilanteeseen:

His only honest choice is to refuse to
Dlay Rorty’s game from the beginning.
But then, of course, he will face charges
of using ’obsolete and clumsy tools,” of
being stodgy, old-fashioned, "Whiggish,’
priest-ridden, or ‘'merely quaint’...

Jos kieli, jota kdytimme, ei viittaa mihin-
kiin, on vaikea ymmirtii, mitd sen kiyt-



timinen edes merkitsee. “Keskustelu”,
jossa vain "sanotaan jotakin” eiki esitetd
nikemyksid mistdin, tuskin on keskuste-
lua, jos keskustelulla ymmirretdin jolla-
kin tavalla rationaalista inhimillistd dialo-
gia, jossa voidaan olla oikeassa tai ereh-
tyd. "Keskustelu”, jota Rorty kiy, on siti
paitsi hinen omien kriteeriensd nojalla
pelkkidid pseudo-keskustelua: hin yrittdd
(meta)filosofoida filosofisen diskurssin
suhteesta johonkin sen ulkopuoliseen
(muihin diskursseihin, tieteeseen, maail-
maan, kielen ja maailman (oletettuihin)
suhteisiin jne.), eikid tuossa suhteessa pi-
tdisi rortylaisen ajattelijan mukaan olla
mitiin mielenkiintoista. Meiddn ei tarvit-
se olla vahvoja filosofisia realisteja — aina-
kaan "metafyysisid realisteja” Putnamin
mielessd — hylitiksemme Rortyn kisityk-
sen filosofiasta. Vaatimatonkin realismi
riittdd: sdilyttddiksemme keskustelun mie-
lekkyyden meidin on sitouduttava johon-
kin keskustelun ulkopuoliseen todelli-
suuteen, johon keskustelumme tavalla tai
toisella voi viitata.

Rorty (1991b, 6) on itse varovasti eh-
dottanut kirjoituksiaan luettaviksi Gianni
Vattimon “heikon ajattelun” edustajina.l4
Tami ehdotus on kiintoisa, mutta "heikko
ajattelu” ei liene Rortyn "pragmatismia”
tai "antirepresentationalismia” selkeimpi
kisite. Realismin ongelma ei katoa, jos
vain valitaan kielipeli tai keskustelutapa,
jossa kielen ja maailman suhde tarkoituk-
sellisesti jatetddn problematisoimatta.

PAATELMIA

Olen toivottavasti pystynyt argumentoi-
maan sen puolesta, ettid Rortyn (post)filo-
sofinen ohjelma on kestimiton. Pragma-
tismia vastaan yleisemmin en ole koetta-
nut argumentoida. Pidin jamesilais-put-
namilaista pragmatismia kestivimpini ja
kehittelykelpoisempana kuin rortylaista
pragmatismia.

En usko konstruoineeni pitdvid argu-
menttia Rortya vastaan, silld niyttdi silti,
ettei hdnen kaltaistaan "postfilosofia” vas-
taan voida rationaalisesti argumentoida.
Jos systemaattisen filosofian edustaja ko-

rostaa esimerkiksi realismin ongelman
tarkeyttd, kuten olen koettanut tehdi, ror-
tylainen edifioiva filosofi voi aina viittii,
ettd kiistakumppani on yhi epistemolo-
gian tradition pauloissa. Tillainen nike-
mys on argumentoinnin ulottumattomis-
sa, kuten kreationistin viite, jonka mu-
kaan Jumala on luonut maailman sellai-
seksi, ettd 1oytimimme dokumentit saa-
vat meidit virheellisesti uskomaan maa-
pallon olevan miljoonia vuosia vanha,
vaikka se "todella” on vain muutaman tu-
hannen vuoden ikidinen. Rortyn viite sii-
td, ettd todellinen realismikiista kdydiin
metatasolla eiki varsinaisten filosofisten
nikemysten tasolla, on myo6s epdilyttdvi:
metafilosofiankin harjoittaminen on filo-
sofointia (vrt. Putnam 1991, 1).

Kuten en voi viittdd pitdvisti kumon-
neeni Rortya, en myoskiidn voi toivoa
kehittineeni tdydellisid, raudanlujia argu-
mentteja systemaattisen filosofian ja realis-
min ongelman relevanssin puolesta. Vaati-
mattomammin voin kuitenkin toivoa argu-
menteilleni kattavuutta siini mielessi, etti
jokaisen Rortya seuraavan ”postfilosofin”
on — jatkaakseen rationaalista keskustelua
— kohdattava jokin esittimini kaltainen
argumentti. Ellei keskustelua kidydi (vil-
jassd mielessd) rationaalisin kriteerein, se
tuskin on edes edifioivaa.

viitteet

1. Ks. Rorty 1980, 1982, 1989, 1991a,b. En
tdssd juuri puutu Rortyn Philosophy and
the Mirror of Nature -teosta edeltineeseen
tuotantoon. Bernstein (1980) esittdid erin-
omaisen yleiskatsauksen tuossa teoksessa
kehiteltyyn nikemykseen.

2. Termi "glassy essence’” on periisin
Shakespearen ndytelmistd Measure for
Measure. Ks. Rorty 1980, 42—43.

3. Rortyn kritiikin taustalla ovat erityisesti
Quinen argumentti analyyttinen/synteetti-
nen -distinktiota vastaan (ks. artikkelia Two
Dogmas of Empiricism teoksessa Quine
1953), Sellarsin (1963) hyokkiys "annetun
myyttid” vastaan (vrt. Tuomela 1983) sekd
Davidsonin kisitejirjestelman ja sen
sisillon (scheme ja conteni) vilisen erot-
telun eli "empirismin kolmannen dogmin”
kritiikki (ks. varsinkin artikkelia On the

LEc

NALYOY QY¥VHIIY

«V140S01141S0d.

gE6/¢ 121



"POSTFILOSOFIA" 238

RICHARD RORTYN

T&E 3/93

Very Idea of a Conceptual Scheme teok-
sessa Davidson 1984). Davidson (1990) ja
Quine (1990) ovat myohemmin selvitelleet
vilejdian Rortyn kanssa. Tdssd en voi sy-
ventyd heidin nikemystensi monimut-
kaisiin suhteisiin. Ks. my®s Murphyn
(1990, luku 8) tarkastelua, joka nostaa
Davidsonin ja Rortyn esiin keskeisimpini
"jalki-quinelaisina” pragmatisteina.
"Epdpuhtaan” Kkielifilosofian selvipiirtei-
simpid edustajia ovat Rortyn (1980, 262ff.)
mukaan Dummett ja Putnam. Rorty suosii
"puhdasta” (davidsonilaista) semantiik-
kaa.

Rorty (1982) pitdd pragmatisminsa esiku-
vina ldhinnd Jamesia ja Deweya, ei niin-
kdin Peirced. Hinen tulkintansa Jamesista
on kuitenkin ongelmallinen. James (1907,
1909) pyrki nimenomaan esittimiin
filosofisesti relevantin totuusteorian, jossa
totuuden kisite kietoutuu yhteen usko-
muksen toimivuuden, verifioitavuuden ja
tyydyttivyyden kisitteiden kanssa. Rorty
onkin my6hemmin selventinyt suhdettaan
Jamesiin: hinen mielestdin James teki vir-
heen siind, ettei tyytynyt pelkkiin tradi-
tionaalisen totuusproblematiikan hiivyt-
timiseen (ks. Rorty 1991a, 127-128).
Rortyn Dewey- ja James-tulkinnoista ks.
myds Rorty 1982, luvut 5 ja 9.

vrt. James (1907, 64):” The trail of the hu-
man serpent is... over everything’.

Rortyn nikemykseen hyvin sointuvaa
minimalismia edustavat my6s mm. Paul
Horwich (1982), joka kutsuu kantaansa
"semanttiseksi realismiksi” ja Arthur Fine
(1984a,b), joka puolustaa "nonrealistista”,
antiessentialistista ”luonnollista ontolo-
gista asennetta” (natural ontological atti-
tude eli NOA). Erdit Finen muotoilut ovat
hyvin lihelld Rortyn didnenpainoja: "It is
Jundamental to NOA that science has a
history... But there need not be any aspects
invariant throughout that history... Thus
NOA is inclined to reject all interpreta-
tions, theories, construals, pictures etc. of
truth...” (Fine 1984a, 62.) My6s Davidson
(1990) tyytyy minimalistiseen totuusteo-
riaan. Tdmintapaisten totuuden redun-
danssiteoriaa muistuttavien nikemysten
kritiikistd ks. esim. Putnam 1991.

Putnam luonnehtii totuutta muun muassa
"ideaaliseksi rationaaliseksi hyviksyt-
tivyydeksi” (ks. esim. Putnam 1981, luku
3). Nihdikseni Putnamin teoria — jota
pidédn hedelmaillisend, mutta jonka puolesta
en tdssd argumentoi — muistuttaa Rortyn
minimalismia ldheisemmin Jamesin prag-
matistista totuusteoriaa.

9. Vrt. Wittgensteinin (1953, § 133) kuuluisaa

10.

11

. Tdmintyyppisestd

huomautusta: ”Varsinainen 16yt6 on se,
joka tekee minut kykeneviksi katkaise-
maan filosofoimisen, milloin haluan. —
Loyto, joka johdattaa filosofian rauhaan,
niin, ettd sitd eivit endd kiduta kysymyk-
set, jotka  asettavat sem  iisensd
kyseenalaiseksi...”

Vit. Putnam 1981, 216. Rortyn ja Putnamin
kiistan polttopisteessd on juuri "ideaalisen
rajan” kisite. Putnamin kiivaasta Rorty-kri-
tiikistd ks. Putnam 1983, luku 13; 1985 (ar-
tikkeli, jossa Putnam vertaa toisiinsa
Rortya ja Quinea, joka myos kannattaa to-
tuuden redundanssiteoriaa); 1990, luku 1;
1992, 67-71. (Vrt. viite 13.) Monet kom-
mentaattorit ovat selvitelleet Putnamin ja
Rortyn suhdetta: Hartz (1991) pyrkii
Rortyn etnosentrismid kritisoimalla kehit-
telemiddn putnamilaista vastausta Rortylle;
Forster (1992) ja Riidel (1987) taas niyt-
tivit asettuvan Rortyn puolelle. Ks. myos
McCarthyn (1990) transkulturaalisten nor-
matiivisten kisitteiden tarvetta korostavaa
Rorty-kritiikkid; vrt. Rortyn ja McCarthyn
myShempii keskustelua samassa Critical
Inquiry -julkaisun volyymissa. Omassa
tulkinnassani Putnamin ja Rortyn vilisestd
kiistasta olen paljon velkaa James Conan-
tin (1990) Putnam-esseelle. Conant koros-
taa Putnamin ja Rortyn erilaisia Wittgen-
stein-tulkintoja: Wittgensteinin pyrkimystd
"ajatuksen rauhaan” (ks. viite 9) ei tarvitse
ymmirtid pyrkimykseksi "filosofian lop-
puun”, jos havaitsemme, ettd ajatuksen
rauha voi olla vain hetkellisti (Conant
1990, xlii—xliil). Putnam (1990, 21) on
todennut, ettd "metafysiikan jilkeen jid
jaljelle vain filosofeja”. Conant (1990, 1v)
huomauttaakin, ettei metafysiikan proble-
matiikasta vapauduta pelkilld metafyysis-
ten teesien kieltdmiselld. Uskoakseni Rorty
kohtaa ylitsepddsemittomin ongelman
juuri yrityksessddn astua metafysiikan ja
epistemologian tradition ulkopuolelle.
Rorty-kritiikistd  ks.
esim. Hacking 1980 sekd Malachowski
1990b, luvut 3 ja 4. Myds Jane Heal (1990)
koettaa osoittaa, ettei se, mitd Rorty kutsuu
pragmatismiksi, seuraa Rortyn historialli-
seen argumentaatioon perustuvasta ”peili-
metaforan” hylkddmisestd. Amerikkalaisen
filosofian historioitsija John E. Smith (1992,
9-13) taas Kkiistdd Rortyn (1982) Dewey-
tulkinnan: Deweyn teksteisti ei 10ydy evi-
denssid sen puolesta, ettei Dewey nikisi
filosofialla olevan kiinnostavaa tulevai-
suutta tai erityisti tehtdvdid. Tradition
"vddrinkdyttd”, johon Rorty syyllistyy, on
Smithin mukaan kohtalokasta Rortyn prag-
matismille.



12. vit. kuitenkin Taylorin (1990) viitettd,
jonka mukaan Rorty on itse kritisoimansa
epistemologisen tradition vanki. Sosa
(1983) puolestaan viittdd, ettd Rorty on
fundamentalismikritiikistdin  huolimatta
itse fundamentalisti, jolle yhteison hyvik-
syntd on tiedon perusta.

13. Ks. viitteess4 10 mainittuja ldhteitd. Putnam
(1983, 246) kirjoittaa: ” Let us recognize that
one of our fundamental self-conceptuali-
zations, one of our fundamental ’self-de-
scriptions’, in Rorty’s phrase, is that we are
thinkers, and that as thinkers we are com-
mitted to there being some kind of truth,
some kind of correctness which is substan-
tial and not merely 'disquotational’. That
means that there is no eliminating the nor-
mative.”

14. Vit. myos Vattimon (1990, 283) kriittist4
huomautusta Rortyn sitoutumisesta omaan
"metakertomukseensa”.

KITRJALLISUUS

Bernstein, Richard (1980) Philosophy in the
Conversation of Mankind. The Review of
Metaphysics 33, 745-775.

Bhaskar, Roy (1990) Rorty, Realism and the
Idea of Freedom. Teoksessa Malachowski
1990b, 198—232.

— (1991) Philosophy and the Idea of Free-
dom. Basil Blackwell, Oxford & Cam-
bridge.

Bieri, Peter, Horstimann, Rolf-Peter & Kriiger,
Lorenz (1979) (toim.) Transcendental Ar-
guments and Science: Essays in Epistemol-
ogy. D. Reidel, Dordrecht.

Carl, Wolfgang (1979) Comment on Rorty.
Teoksessa Bieri et al. 1979, 105-112.

Choy, Victoria (1982) Mind-Body, Realism and
Rorty’s Therapy. Synthese 52, 515-541.

Conant, James (1990) Introduction. Teoksessa
Putnam 1990, xv—-Ixxiv.

Davidson, Donald (1984) Inquiries into Truth
and Interpretation. Clarendon Press,
Oxford.

— (1990) A Coherence Theory of Truth and
Knowledge (jilkisanoineen). Teoksessa
Malachowski 1990b, 120-138.

Devitt, Michael (1988) Rorty’s Mirrorless
World. Midwest Studies in Philosophy XII:
Realism and Antirealism. University of
Minnesota Press, Minneapolis, 157-177.

Dewey, John (1929) Experience and Nature.
2. painos, Dover, New York 1958.

Fine, Arthur (1984a) And Not Anti-Realism
Either. Nous 18, 51-65.

— (1984b) The Natural Ontological Attitude.
Teoksessa Jarrett Leplin (toim.): Scientific
Realism. University of California Press,

Berkeley & Los Angeles, 83—107.

Forster, Paul D. (1992) What Is at Stake Be-
tween Putnam and Rorty? Philosophy and
Phenomenological Research 52, 585-603.

Goldman, Alvin 1. (1981) Review: Rorty 1980.
The Philosophical Review 90, 424-429.

Hacking, Ian (1980) Is the End in Sight for
Epistemology? The Journal of Philosophy
77, 579-588.

Hartz, Carolyn G. (1991) What Putnam Should
Have Said: An Alternative Reply to Rorty.
Erkenntnis 34, 287-295.

Heal, Jane (1990) Pragmatism and Choosing to
Believe. Teoksessa Malachowski 1990b,
101-114.

Henrich, Dieter (1979) Challenger or Compe'i-
tor? On Rorty’s Account of Transcendental
Strategies. Teoksessa Bieri et al. 1979, 113~
120.

Holoéwka, Jacek (1990) Philosophy and the
Mirage of Hermeneutics. Teoksessa
Malachowski 1990b, 187-197.

Horwich, Paul (1982) Three Forms of Realism,
Synthese 51, 181-201.

Houghton, David (1990) Rorty’s Talk-About.
Teoksessa Malachowski 1990b, 156-170.

James, William (1907) Pragmatism: A New
Name for Some Old Ways of Thinking.
Longmans, Green & Co., New York 1908.

— (1909) The Meaning of Truth. Toim Fred-
son Bowers & Ignas Skrupskelis, Harvard
University Press, Cambridge & Loncon
1975.

Kim, Jaegwon (1980) Rorty on the Possibility
of Philosophy. The Journal of Philosopiiy
77, 588-597.

Losonsky, Michael (1985) Reference and Rorty's
Veil. Philosophical Studies 47, 2)1-294.
Malachowski, Alan P. (1990a) Deep Epistemol-
ogy without Foundations (in Language).

Teoksessa Malachowski 1990b, 139-155.

— (1990b) (toim.) Reading Rorty: Critical Re-
sponses to Philosophy and the Mirror of
Nature (and Beyond). Basil Blackwell,
Oxford.

Manning, Richard N. (1992) Pragmatism and
the Quest for Truth. Metaphilosophy 23,
350-362.

Margolis, Joseph (1986) Pragmatism without
Foundations: Reconciling Realism and
Relativism. Blackwell, Oxford.

McCarthy, Thomas (1990) Private Irony and
Public Decency: Richard Rorty’s New Prag-
matism. Critical Inquiry 16, 355-370.

Murphy, John P. (1990) Pragmatism: From
Peirce to Davidson. Westview Press, Boul-
der.

Nagel, Thomas (1986) The View from No-
where. Oxford University Press, New York.

Niiniluoto, Ilkka (1984) Tiede, filosofia ja

6£C

NALYOY QU¥VHIIY

SYI40S01141504d.

£E6/¢ 131



"POSTEILOSOFIA* 240

RICHARD RORTYN

T&E 3/93

maailmankatsomus. Otava, Helsinki.
— (1986) Pragmatismi. Teoksessa Ilkka Niini-

luoto & Esa Saarinen (toim.), Vuosisa-.

tamme filosofia. WSQY, Porvoo, 40-73.

Pihlstrom, Sami (1993) Richard Rorty ja filoso-
fian loppu. Ilmestyy teoksessa Filosofian
tulevaisuus, Filosofisia tutkimuksia Tam-
pereen yliopistosta (opiskelijaseminaarin
1993 esitelmit), Tampere.

Putnam, Hilary (1981) Reason, Truth and His-
tory. Cambridge University Press, Cam-
bridge.

— (1983) Realism and Reason: Philosophical
Papers, vol. III. Cambridge University
Press, Cambridge.

— (1985) A Comparison of Something with
Something Else. New Literary History 17,
61-79.

— (1990) Realism with a Human Face. Har-
vard University Press, Cambridge.

— (1991) Does the Disquotational Theory
Really Solve All Philosophical Problems?
Metaphilosophy 22, 1-13.

— (1992) Renewing Philosophy. Harvard Uni-
versily Press, Cambridge & London.

Quine, Willard Van Orman (1953) From a
Logical Point of View. Harvard University
Press, Cambridge, 1963.

— (1990) Let Me Accentuate the Positive.
Teoksessa Malachowski 1990b, 117-119.

Rorty, Richard (1979) Transcendental Argu-
ments, Self-Reference, and Pragmatism.
Teoksessa Bieri et al. 1979, 77-103.

— (1980) Philosophy and the Mirror of Na-
ture. Princeton University Press, Princeton.

— (1982) Consequences of Pragmatism. The
Harvester Press, Brighton.

— (1989) Contingency, Irony, and Solidarity.
Cambridge University Press, Cambridge.

— (1990) Introduction: Pragmatism as Anti-
Representationalism. Teoksessa Murphy
1990, 1- 6.

— (1991a) Objectivity, Relativism, and Truth:
Philosophical Papers, vol. 1. Cambridge
University Press, Cambridge.

— (1991b) Essays on Heidegger and Others:

Philosophical Papers, vol. 2. Cambridge
University Press, Cambridge.

Rosenberg, Jay F. (1993) Raiders of the Lost
Distinction: Richard Rorty and the Search
for the Last Dichotomy. Philosophy and
Phenomenological Research 53, 195-214.

Rudel, Michael (1987) Erkenntnistheorie und
Pragmatik: Untersuchungen zu Richard
Rorty und Hilary Putnam. Hamburg.

Schwartz, Robert (1983) Review: Rorty 1980.
The Journal of Philosophy 80, 51-67.

Sellars, Wilfrid (1963) Science, Perception and
Reality. Routledge & Kegan Paul, London.

Smith, John E. (1992) America’s Philosophical
Vision. The University of Chicago Press,
Chicago & London.

Sorell, Tom (1990) The World from Its Own
Point of View. Teoksessa Malachowski
1990b, 11-25.

Sosa, Ernest (1983) Nature Unmirrored: Epis-
temology Naturalised. Synthese 55, 49-72.

Taylor, Charles (1990) Rorty in the Epistemo-
logical Tradition. Teoksessa Malachowski
1990b, 257-275.

Tolland, Anders (1991) Epistemological Rela-
tivism and Relativistic Epistemology:
Richard Rorty and the Possibility of a
Philosophical Theory of Knowledge. Acta
Universitatis Gothoburgensis, Goteborg.

Triplett, Timm (1987) Rorty’s Critique of Foun-
dationalism. Philosophical Studies 52,
115-129.

Tuomela, Raimo (1983) Tiede, toiminta ja
todellisuus. Gaudeamus, Helsinki.

Vattimo, Gianni (1990) Postmoderni ja histo-
rian loppu. Suom. Jussi Vihimiki. Tiede &
Edistys 4, 282-291.

Vision, Gerald (1990) Veritable Reflections.
Teoksessa Malachowski 1990b, 74—100.
Williams, Bernard (1983) Auto-da-Fé: Conse-
quences of Pragmatism. Teoksessa

Malachowski 1990b, 26-37.

Wittgenstein, Ludwig (1953) Filosofisia tutki-
muksia. Suom. Heikki Nyman (alkuteos:
Philosophische Untersuchungen). WSQY,
Porvoo, 1981.



