
SAMI PIHLSTRÖM 

RICHARD RORTYN 

"POSTFILOSOFIA" JA 

REALISMIN ONGELMA 

R ichard Rorty ei luultavasti pi-
täisi kovinkaan hedelmällise-
nä oman ajattelunsa tarkaste-
lua realismin ongelman näkö-

kulmasta. Hän katsoo, ettei realismin on-
gelma ole kiinnostava ja sanoo edusta-
vansa "antirepresentationalismia", jossa 
realismin ja antirealismin kiista ei lainkaan 
herää (Rorty 1991a, 2). Esseeni otsikko 
voidaan näin ollen tulkita kritiikiksi Rortya 
vastaan. 

Uskon, että realismikysymys on — Ror-
tyn väitteistä huolimatta — tärkeä filosofi-
nen ongelma, ja koetan osoittaa, että Ror-
tyn terävä, omaperäinen ja kiistelty filoso-
finen visio ajautuu vakaviin epäjohdon-
mukaisuuksiin juuri tämän keskeisen on-
gelman suhteen. 

Tarkasteluni on kaksivaiheinen. Alus-
sa esittelen Rortyn argumentaation ja hä-
nen kokonaisnäkemyksensä pääpiirteitä.1  
Erityistä huomiota kiinnitän hänen ajatuk-
siinsa filosofisten ongelmien luonteesta 
sekä realismin ongelman kannalta keskei-
sistä filosofisista käsitteistä, kuten totuu-
desta. Tämän jälkeen siirryn Rorty-kritiik-
kiin ja tarkasteltuani lyhyesti eräitä Rortya 
vastaan esitettyjä argumentteja ilmaisen 
oman arvioni hänen kantansa vaikeuksis-
ta. 

TRIVIAALI REALISMI 

Rorty kertoo avoimesti tunnetuimman 
teoksensa Philosophy and the Mirror (?f 
Nature (1980) päämäärän: 

The aim of the book is to undermine the 
reader's confidence in "the mind" as 
something about which one should 
have a 'philosophical" viety, in "know-
ledge" as something about which there 
ought to be a "theory" and which has 
'foundations," and in "philosophy" as 
it has been conceived since Kant. (Rorty 
1980, 7.) 

Tähän Rorty pyrkii asettamalla traditio-
naaliset filosofiset käsitteet ja ongelmat 
historialliseen perspektiiviin. 

Locken ja varsinkin Descartes'in ajat-
telusta länsimaiseen filosofiaan periytynyt 
mind-body -ongelma on Rortyn (1980, 
32) mielestä pelkkä sekaannus, filosofian 
historian sattumanvarainen tuote. Onto-
logiset kategoriat (esimerkiksi "fysikaali-
nen" ja "mentaalinen") soveltuivat ehkä 
Descartes'in tarkoituksiin, mutta meidän 
tarkoituksemme ovat erilaisia (Rorty 
1980, 125). "Fysikaalisen" ja "fenomenaa-
lisen" välillä on kyllä episteeminen dis-
tinktio, mutta sitä ei Rortyn (1980, 29) mu- 

https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg


kaan pidä ontologisoida. Ajattelun har-
haa, joka on saanut filosofit olettamaan 
"ihmismielen" tai "tietoisuuden" ja pohti-
maan sen suhdetta materiaaliseen todelli-
suuteen, Rorty kutsuu nimellä "lasinen 
olemuksemme" (our glassy essence).2  Hä-
nen mielestään tulemme toimeen ilman 
tällaista "peilimetaforaa". (Ks. erityisesti 
Rorty 1980, II luku; vrt. 1989, luku 2.) 

Kartesiolainen käsitys mielestä "luon-
non peilinä" johtaa skeptisismin ongel-
maan ja siten filosofiseen pohdiskeluun 
skeptisismin kumoamiseksi: tieto-oppiin. 
Juuri 1600-luvun tieto-oppi teki skepti-
sismistä elinvoimaisen. Rorty katsoo, että 
skeptisismi on väistämätöntä, jos tietoa pi-
detään tarkkana representaationa todelli-
suudesta. (Rorty 1980, 113, 140.) Rortyn 
mukaan epistemologia on mielen filosofi-
an tapaan historiallisesti kontingenttia ja 
"valinnaista" (optiona/). Perinteisesti tie-
toteoriassa on pyritty "etuoikeutettuihin 
representaatioihin" (p rivi leg ed repre-
sentations), mutta Wilfrid Sellarsin, W. V. 
0. Quinen ja Donald Davidsonin argu-
mentteihin nojautuen Rorty hylkää tällai-
sen traditionaalisen epistemologian.3  (Ks. 
1:orty 1980, IV luku.) Nykyfilosofian ken-
tässä on Rortyn mukaan kaksi suuntausta, 
jotka yrittävät säilyttää jotakin tietoteorian 
kestämättömäksi käyneestä projektista: 
psykologian filosofia ja "epäpuhdas" kie-
lifilosofia, jossa tutkitaan, "kuinka kieli 
kiinnittyy maailmaan".4  Sekä psykologia 
että semantiikka pitäisi Rortyn (1980, 
210-211) mukaan pitää puhtaina episte-
mologiasta. (Ks. Rorty 1980, V ja VI luku.) 

Epäluottamus tieto-opin traditioon 
johtaa Rortyn tarkastelussa referenssin 
problematiikan kieltämiseen. Filosofien 
keksintönä referenssin käsite on keinote-
koinen ja tarpeeton: common sense -käsi-
te " talking about" riittää. Meidän ei tarvit-
se kysyä, onko olemassa olioita, jotka jo-
kin relaatio nimeltä "referenssi" yhdistää 
kielen sanojen käyttöön. Rorty hylkää 
sekä Russellin, Searlen, Meinongin että 
fysikalistien ja kausaaliteoreetikkojen nä-
kemykset referenssistä. (Rorty 1980, 287-
292; 1982, luku 7.) Samaan tapaan hän  

näkee totuuden korrespondenssiteorian 
tyhjänä tai triviaalina ja katsoo, ettei to-
tuudesta voida muotoilla filosofisesti 
kiinnostavaa teoriaa, vaikka filosofit ovat 
yleensä sellaiseen pyrkineet (Rorty 1980, 
281-282; 1982, xvi; 1989, 8-9). Meillä ei 
yksinkertaisesti ole keinoa löytää sellaista 
teoriaa — ei perinteisestä epistemologias-
ta, ei kielifilosofiasta eikä mistään muual-
takaan — joka turvaisi tiedollemme perus-
tan: "... nothing can do what epistemolo-
gy hoped to do." (Rorty 1980, 294.) 

Epistemologia filosofian keskipisteenä 
on näin ollen hylättävä. Metafyysisiin ja 
epistemologisiin kysymyksiin keskittyvän 
filosofian asema sekularisoituneen kult-
tuurin kentässä on Rortyn mielestä yhtä 
periferinen kuin teologian. Sen klassiset 
ongelmat ovat yksinkertaisesti lakanneet 
olemasta relevantteja. Rorty muotoilee teo-
logisella käsitteistöllä "peilimetaforaan" 
kytkeytyvän perinteisen filosofian reduc-
tio ad absurdumin: 

The notion of an unclouded Mirror of 
Nature is the notion of a mirror which 
would be indistinguishable from what 
was mirrored, and thus would not be a 
mirror at all. The notion of a human 
being whose mind is such an uncloud-
ed mirror, and who knows this, is the 
image, as Sartre says, of God. (Rorty 
1980, 376.) 

Rorty ei kuitenkaan suhtaudu filosofian 
perinteeseen yksipuolisen kielteisesti. 
Hänen mielestään vuosisatamme on tar-
jonnut kolme perusnäkemystä länsimai-
sen filosofian traditiosta ja filosofian pää-
määrästä: husserlilaisen (skientistisen), hei-
deggerilaisen (poeettisen) ja pragmatistisen 
(poliittisen). Rorty valitsee pragmatismin ja 
katsoo, että traditiota voidaan hyödyntää 
kuten työkalulaukkua. Tarpeettomiksi käy-
neet työkalut voidaan heittää pois, ja uu-
siakin voidaan keksiä. (Rorty 1991b, 9.) 

Kun hylkäämme metaforat "lasisesta 
olemuksesta" ja "luonnon peilistä", voim-
me Rortyn mukaan rentoutuneesti omak-
sua naturalistisen, jopa fysikalistisen asen-
teen ihmismieleen. Rortyn materialismis- 



sa ei kuitenkaan sitouduta "identiteettiteo-
riaan", jolla saattaa olla ei-toivottuja meta-
fyysisiä vivahteita (Rorty 1980, 114-119). 
Eräässä mielessä Rorty on — kuten hän oli 
jo 1960- ja 1970-luvuilla — eliminoiva ma-
terialisti, mutta toisaalta hän sallii (ei-me-
taforisen) puheen mentaalisista ilmiöistä, 
kuten aistimuksista: 

We can say that although in one sense 
there just are no sensations, in another 
sense what people called 'sensations,' 
viz., neural states, do indeed exist. 
(Rorty 1980, 117; vrt. 1991a, 115.) 

Rortyn ohjelmaa kuvaa ehkä parhaiten 
hänen Davidsonia käsittelevän esseensä 
otsikko Non-reductive Physicalism (Rorty 
1991a, 113-125). Rorty väittää Davidsonia 
seuraten, että annettu tapahtuma voidaan 
yhtä hyvin kuvata fysiologisin tai psyko-
logisin — ei-intentionaalisin tai intentio-
naalisin — termein. Fysikalisti katsoo, että 
kaikki tapahtumat, vaikkapa tietyn Mozar-
tin sävellyksen syntyminen, voidaan peri-
aatteessa kuvata mikrostrukturaalisella sa-
nastolla (eli mainitsemalla vain alkeishiuk-
kasia) ja selittää viittaamalla toisiin sa-
manlaisiin kuvauksiin. Antireduktionisti 
puolestaan ajattelee, että vain lingvistisiä 
— ei ontologisia — kategorioita voidaan re-
dusoida toisiinsa. Kun nämä näkemykset 
yhdistetään, voidaan muun muassa hy-
väksyä, että käytämme arkikäyttäytymisen 
tarkastelussa ja ennustamisessa arkipsyko-
logiaa. Meidän ei tarvitse sulkeistaa eikä 
tieteellisesti selventää mentalistista puhe-
tapaa, kunhan ymmärrämme, ettei se 
merkitse ontologisten distinktioiden ylläpi-
tämistä. (Rorty 1991a, 114-115; vrt. 1980, 
354-355.) Rortylais-davidsonilainen prag-
matismi on naturalistista ja materialistista, 
muttei skientististä (Rorty 1991a, 65-66). 
Mentaalisuutta ei Rortyn mukaan pidä 
mystifioida: 

Davidson suggests that we see... the 
"mental" and the "physical" events as 
the same events under two descriptions. 
The difference between mind and body 

between reasons and causes — is thus  

no more mysterious than, e.g., the rela-
tion between a macro-structural and a 
micro-structural description of a table. 
(Rorty 1991a, 114.) 

Rortyn mukaan fysikaalisen ja mentaali-
sen vastakkainasettelun syynä on yksin-
kertaisesti se, että psykologisia ilmiöitä 
on vaikea ymmärtää fysiologisesti. Jos fy-
siologia olisi helpompaa kuin se on, psy-
kologiaa ei tarvittaisi, ja jos kehon toimin-
taa olisi helppo ymmärtää, kukaan ei olisi 
keksinyt, että meillä on "mieli". (Rorty 
1980, 237-239.) Davidsonin ohella John 
Dewey on Rortyn naturalismin tärkeä esi-
kuva. Rortyn "ei-reduktionistista fysikalis-
mia" voidaan ehkä pitää Deweyn (1929) 
luonnon ja kulttuurin raja-aitojen kaatami-
seen tähtäävän projektin modernisointina. 
(Vrt. esim. Rorty 1982, luku 5; 1991a, joh-
danto.) 

"Peilimetaforan" hylkäämisestä seuraa 
erityisesti, ettei meidän ole syytä pyrkiä 
varmistamaan tietomme perustaa, vaan 
vain pragmaattisesta ja terapeuttisesti tut-
kimaan ihmisten välistä vuorovaikutusta. 
Naturalisminsa hengessä Rorty edustaa 
"epistemologista behaviorismia", jonka 
mukaan filosofia ei voi tarjota totuudesta 
ja tiedosta mitään sellaista, mitä common 
sense, historia, biologia (jne.) eivät voisi 
niistä tarjota. (Rorty 1980, 175-176.) Tie-
toon liittyviä "filosofisia ongelmia" ei voi-
da ratkaista (solve); ne täytyy häivyttää 
(dissolve) (Rorty 1980, 219-220, 229-230). 
Kun emme enää näe ihmismieltä "luon-
non peilinä", jonka pitäisi heijastaa tar-
kasti todellisuutta, voimme — Quinen ja 
Sellarsin holistista ajattelutapaa seuraten —
kääntyä sisäisistä, "etuoikeutetuista" repre-
sentaatioista ulospäin: tiedon sosiaaliseen 
oikeuttamiseen (Rorty 1980, 170-171, 
210). 

Kun kielifilosofia vapautetaan episte-
mologisista pyrkimyksistä, toteutetaan 
"puhtaan" davidsonilaisen semantiikan 
ohjelmaa, jossa ongelmia kielen kytkeyty-
misestä maailmaan ei ole ja joka siksi ei 
ole riippuvainen "peilikuvastosta" (ks. 
varsinkin Rorty 1980, 299-300). Rorty kri- 



tisoi voimakkaasti sellaisia filosofeja, jot-
ka koettavat tuoda kielifilosofian tai mer-
kitysteorian perinteisen epistemologian 
paikalle filosofian perustaksi: 

We will see Dummett's notion of phi-
losophy of language as 'first philoso-
phy" as mistaken not because some 
other area is 'first" but because the 
notion of philosophy as having founda-
tions is as mistaken as that of knowl-
edge having foundations. (Rorty 1980, 
264.) 

Rorty suosii jonkinlaista pragmatistista to-
tuusteoriaa, jossa totuuden käsite pysyy 
lähellä arkikielen totuuskäsitettä. Tällöin 
uskomuksen oikeutettavuus ja totuus ovat 
miltei yhtä. "Tosi" tarkoittaa likimain sa-
maa kuin "what you can defend against 
all comers". (Rorty 1980, 308.) Rorty 
(1982, xiii) väittää myös vahvemmin, ettei 
ole lainkaan tarpeellista tavoitella filoso-
fista totuusteoriaa ja että pragmatisteille 
"totuus" on vain sen ominaisuuden nimi, 
jonka kaikki todet väitteet jakavat.5  Erityi-
sesti pragmatistin tulee hylätä korrespon-
denssiteoria: 

He drops the notion of truth as corres-
pondence with reality altogether, and 
says that modern science does not ena-
ble us to cope because it corresponds, it 
just plain enables us to cope. (Rorty 
1982, xvii.) 

Totuus on lauseiden, kielellisten entiteet-
tien, piirre, ja koska lauseet ovat ihmisen 
tekoa, totuuskin on. Maailma ei puhu to-
tuutta, vaan me. (Rorty 1989, 4-7.) Erityi-
sesti tieteen "objektiivinen totuus" ei "epis-
temologiselle behavioristille" ole muuta 
kuin paras idea, joka meillä tällä hetkellä 
on sen selittämiseksi, mitä tapahtuu (Ror-
ty 1980, 385). 

Rorty korostaa, että pragmatismi on 
antiessentialismia totuuden, tiedon, kie-
len, moraalin ja muiden filosofisten käsit-
teiden suhteen. Pragmatistin mukaan tut-
kimusta säädellään vain konversationaali-
sesti. (Rorty 1982, 162-165.) Pragmatisti 
vertaa toisiinsa vain kahta oliosta annet- 

tua kuvausta, ei kuvausta olioon itseensä, 
sillä emme koskaan voi tavoittaa paljasta 
todellisuutta. Pragmatistin näkökulmasta ei 
ole kiinnostavaa eroa pöytien ja tekstien 
tai protonien ja runojen välillä. Kaikkia 
voidaan käyttää eri tavoin. Erilaiset sanastot 
palvelevat erilaisia tarkoituksia, eikä ole 
maailman tai luonnon "omaa" sanastoa 
sen enempää kuin tarkoitusta, joka olisi 
"lähempänä todellisuutta" kuin muut tar-
koitukset. (Rorty 1982, 153-154; 1989, 20; 
1990, 3; 1991a, 91-92.) Jos olemme prag-
matisteja, emme pyri "luonnon peilin" ta-
voin heijastamaan meistä riippumatonta 
todellisuutta, vaan elämme aktuaalisten in-
himillisten pyrkimysten keskellä, praksik-
sessa, jossa totuus korrespondenssina on 
irrelevanttia: 

In the end, the pragmatists tell us, what 
matters is our loyalty to other human 
beings clinging together against the 
dark, not our hope of getting things 
right. James, in arguing against realists 
and idealists that "the trail of the hu-
man serpent is over all," was renzincl-
ing us that our gloiy is in our par 

in fallible and transitory hunian 
projects, not in our obedience to per-
manent non-human constraints. 
(Rorty 1982, 166.)6  

Se totuuskäsitys, johon Rortyn luonneh-
dinnat pragmatismista "antirepresentatio-
nalismina" (ks. Rorty 1990; 1991a, 2-12) 
johtavat, ei kuitenkaan ole klassisen prag-
matistisen totuusteorian mukainen. Artik-
kelissaan Pragmatism, Davidson and 
Truth (ks. Rorty 1991a, 126-150) Rorty 
päätyy kannattamaan totuusteoreettista 
minimalismia.7  Hän määrittelee pragma-
tismin neljän teesin konjunktioksi: (1) sa-
nalla "tosi" ei ole eksplanatorisia käyttöta-
poja; (2) uskomusten suhde maailmaan 
voidaan adekvaatisti ymmärtää kausaali-
sesti, naturalistisesti; (3) uskomusten ja 
maailman välillä ei ole "todeksi tekemi-
sen" relaatioita; (4) realismin ja antirealis-
min kiistat ovat hedelmättömiä. (Rorty 
1991a, 128.) Tämän näkemyksen pohjalta 
hän kritisoi muun muassa Hilary Putna- 



min (1981, 1983) episteemistä totuuskäsi-
tystä (ks. Rorty 1991a, 140-142).8  Rorty 
hyväksyy Davidsonin näkemyksen totuu-
desta primitiivisenä, määrittelemättömä-
nä, analysoimattomana käsitteenä, joka ei 
nimeä mitään ominaisuutta. Näin hän 
suosii pikemminkin totuuden redun-
danssi-, "lainausmerkkienpoisto"- (dis-
quotational) tai anaforista teoriaa kuin 
pragmatistista totuusteoriaa. (Ks. esim. 
Rorty 1991a, 153-154.) Tällaisissa teori-
oissa tyypillisesti ajatellaan, että tarskilai-
nen T-ekvivalenssi ('p' on tosi jos ja vain 
jos p) kertoo kaiken, mitä totuudesta voi-
daan kertoa (vrt. viite 7). Davidson itse 
tiivistää antirepresentationalisminsa näin: 

Nothing, ... no thing, makes sentences 
and theories true: not experience, not 
surface irritations, not the world, can 
make a sentence true... The sentence 
"My skin is warm" is true if and only if 
my skin is warm. Here there is no refer-
ence to a faa, a world, an experience, 
or a piece of evidence. (Davidson 1984, 
194.) 

Minän ajatuksen kehittely muodostaa 
nähdäkseni myös Rortyn antirepresenta-
tionalismin ytimen. Rortyn mukaan kieltä 
voidaan käyttää monin tavoin, mutta se ei 
viittaa mihinkään, ei representoi mitään. 
Argumentoidessaan käsitejärjestelmän ja 
sen sisällön dualismia vastaan Davidson 
(vrt. viite 3) on Rortyn (1979, 95-101) mu-
kaan vakuuttavasti argumentoinut tiedon 
legitimoimisen problematiikkaa ja siten 
koko transsendentaalifilosofian projektia 
vastaan. Davidson on Rortyn sankarifilo-
sofi ennen kaikkea siksi, että hänen tun-
netuin argumenttinsa on "a transcendental 
argument to end all transcendental argu-
ments" (Rorty 1979, 78). 

Rorty ajattelee, että kun kaikki kysy-
mykset kielen ja maailman "kuvaavista", 
"representoivista" ja "todeksi tekevistä" 
suhteista hylätään mielenkiinnottomina, 
astutaan realismin ja antirealismin kiistan 
tuolle puolen. Ainoa jäljelle jäävä kiista 
on metafilosofinen ja se käydään pragma-
tismin ja antipragmatismin välillä. (Rorty  

1991a, 53-60, 149-150.) Trivialisoimalla 
totuuden käsitteen Rorty pyrkii ennen 
muuta trivialisoimaan realismin. Realis-
min ongelmaa on uskoakseni pidetty sy-
vänä ja tärkeänä, koska siinä problema-
tisoidaan kaikkein yleisimmällä filosofi-
sella tasolla ihmisen ja (ulko)maailman 
välinen suhde. Mutta Rorty ei näe tuossa 
suhteessa mitään filosofisesti mielenkiin-
toista. Ankaran naturalisminsa vuoksi hän 
suhtautuu vihamielisesti koko systemaat-
tisen filosofian perinteeseen. 

Länsimaisen filosofian historian kon-
tingenssin ja umpikujan kuvailusta Rorty 
etenee radikaaliin näkemykseensä filoso-
fian tulevaisuuden mahdollisuuksista: 
"Pragmatists are saying that the best hope 
for philosophy is not to practice Philosop-
hy." (Rorty 1982, xv.) Hän ajattelee, että 
meidän tulisi luopua "Filosofiasta-isolla.- 
F:llä" ja tyytyä pienellä alkukirjaimella kir-
joitettuun filosofiaan yleisenä, vapaana 
kulttuurikritiikkinä. "Postfilosofisessa kult-
tuurissa" filosofia olisi muuttunut tällai-
seksi "edifioivaksi" keskusteluksi. (Ks. 
Rorty 1982, "pocvii—)div; vrt. 1980, VIII 
luku; 1982, luvut 2 ja 12.) Edifiointia Rorty 
(1980, 360) luonnehtii projektiksi, jonka 
tarkoituksena on löytää uusia, parempia, 
kiinnostavampia ja hedelmällisempiä puhe-
tapoja. Tyypillisiä edifioivia filosofeja ovat 
olleet Dewey, Heidegger ja (myöhäisempi) 
Wittgenstein (ks. esim. Rorty 1980, 5-6, 
367). 

"Postfilosofisessa" kulttuurissa filosofia 
perinteisten filosofisten ongelmien käsitte-
lynä ja pohdintana olisi tullut johdonmu-
kaiseen päätökseensä. Se ei olisi kadon-
nut akateemisena oppiaineena tai laajojen 
visioiden muotoiluna, mutta olevan luon-
ne, ihmisluonto, subjektin ja objektin suh-
de, kieli ja ajattelu ja muut klassiset prob-
leemat eivät enää kiinnostaisi "postfiloso-
feja" — aivan kuten spesifisti teologiset on-
gelmat eivät alkuperäisellä tavallaan kiin-
nosta uskontotieteilijöitä. (Rorty 1982, 
31-32; vrt. 1980, 393-394; 1991a, 99, 187.) 
Rortyn mukaan meidän pitäisi ymmärtää 
filosofian historiallisesti kontingentti luon-
ne ja hylätä unelma filosofiasta "tieteiden 



äitinä". Samalla meidän tulisi lakata kysy-
mästä, mitä filosofia "todella" on. (Rorty 
1982, 222-225.) Varsinkin analyyttisen fi-
losofian ahistorialliset ja skientistiset ten-
denssit ovat Rortyn mielestä tuhoisia (Ror-
ty 1991b, 21-23; vrt. 1982, luku 12). "Filo-
sofian lopun" mahdollisuutta pohdiskel-
lessaan Rorty nostaa erityisasemaan Witt-
gensteinin: 'What gives Wittgenstein's 
work its power is, I think, the vision of 
point where 'we can cease doing philosop-
hy when we want to.'"9  (Rorty 1982, 35-
36.) Sen, että olemme päätyneet "postfi-
losofisen kulttuurin" kynnykselle perin-
teisten filosofisten käsitteiden ja ongelmi-
en kautta, Rorty luonnollisesti hyväksyy, 
ja tämän hän ilmaisee Wittgenstein-alluu-
sion avulla: 

Philosophers like Davidson and Der-
rida have, I think, given us good rea-
sons to think that the physis— nomos, in 
se — ad nos, and objective — subjective 
distinctions were steps on a ladder that 
we can now safely throw away. (Rorty 
1991a, 193.) 

Luopuminen epistemologiaan keskitty-
neestä filosofiasta merkitsee katseen 
kääntämistä hermeneutiikkaan, jota Rorty 
(1980, 315) kuitenkin varoittaa pitämästä 
epistemologian "seuraajana". Epistemolo-
gia tutkii "normaalia diskurssia", jossa yk-
simielisyyden saavuttamisen kriteereistä 
ollaan yksimielisiä; hermeneutiikan tutki-
muskohteina sen sijaan ovat "abnormaalit 
diskurssit", joissa näin ei ole. (Rorty 1980, 
VII luku.) Tällä tavoin ymmärrettyinä 
epistemologia ja hermeneutiikka eivät ole 
toistensa kilpailijoita, mutta Rorty (1980, 
318) suosittelee epistemologian hylkäämis-
tä: "For hermeneutics, to be rational is to 
be willing to refrain from epistemology..." 

Kuten jatkossa nähdään, Rortyn aja-
tukset "filosofian lopusta" ja epistemolo-
gisten ongelmien häivyttämisestä kietou-
tuvat läheisesti yhteen realismin ongel-
man kanssa. 

Rortyn filosofia voidaan helposti tulki-
ta relativismiksi. Rorty (1982, 166) kuiten-
kin huomauttaa, ettei kukaan todella kan- 

nata itsensä kumoavaa relativismia, jonka 
mukaan mikään uskomus ei ole toista pa-
rempi. Pragmatisti on hänen mukaansa 
relativisti toisenlaisessa, etnosentrisessä 
merkityksessä, jonka perustotuus on yk-
sinkertainen: " We have to start from where 
we are..." (Rorty 1989, 198; vrt. 1991a, 23, 
29, 38, 50, 187-188, 213.) Rorty viljelee 
jatkuvasti ilmaisuja, joissa "me" viittaa 
oman kulttuurimme kontingenssiin: "me 
länsimaiset intellektuellit", "me 20. vuosi-
sadan liberaalit", "me pragmatistit" ja niin 
edelleen. Mikään kulttuurillinen projekti 
ei voi Rortyn mukaan lähteä liikkeelle 
muualta kuin kyseisen kulttuurin histo-
riallisesti kontingentista tilanteesta — ei 
ahistoriallisesta "totuudesta", "ihmisluon-
nosta" tai mistään muusta metafysiikan ja 
epistemologian traditioon kuuluvasta kä-
sitteestä. Voimakkaimmin Rorty puolustaa 
etnosentrismiä artikkelissaan "Solidarity 
or Objectivity?" (Rorty 1991a, 21-34), jos-
sa hän korostaa Putnamia kritisoiden, et-
tei meidän pidä olettaa transkulturaalisen, 
universaalin rationaalisuuden normistoa, 
ei "ideaalista rajaa" inhimilliselle dialogil-
le.1° 

Rortyn filosofian painopiste siirtyy siis 
lopulta yhteiskuntafilosofiaan ja politiik-
kaan. Filosofian tulee Rortyn mukaan olla 
osa "ihmiskunnan keskustelua" (ks. Rorty 
1980, 389ff.). Rortylainen pragmatisti on 
viime kädessä kiinnostunut siitä, millai-
sessa yhteisössä elämme ja keskustelem-
me. Yhteisön jäsenten kielenkäyttö, se, 
kuinka edifioivia ja inspiroivia sanastoja ja 
metaforia he kykenevät löytämään, nousee 
totuuden, tiedon ja rationaalisuuden käsit-
teitä tärkeämmäksi (vrt. luku 3.3). 

3. KONTINGENSSI JA KESKUSTELUN 

JATKAMINEN 

Rortya vastaan esitetty kritiikki voidaan 
karkeasti jakaa kolmeen ryhmään. Eräät 
kriitikot kiistävät Rortyn filosofisten on-
gelmien kehityksestä kertoman tarinan. 
Toiset kritisoivat Rortyn tulkintoja tietyis-
tä filosofisista käsitteistä, kuten totuudes-
ta ja referenssistä. Kolmas ryhmä suuntaa 
arvostelunsa Rortyn yleistä filosofista 



orientaatiota ja erityisesti hänen "postfi-
losofiasta" esittämiään huomautuksia vas-
taan. Ensimmäiseen ryhmään kuuluvat 
sellaiset Rorty-kritiikit, joissa kyseenalais-
tetaan Rortyn arviot esimerkiksi Descar-
tes'in tai Kantin filosofisista käsityksistä.11  
Näihin filosofian historian ongelmiin en 
tässä puutu. Totean vain, ettei Rortyn tul-
kinnoista olla yksimielisiä ja ettei päättely 
filosofisten ongelmien synty- ja kehitysta-
voista siihen, mikä näiden ongelmien ase-
ma nykyfilosofiassa on tai pitäisi olla, ole 
ongelmaton. Geneettisen virhepäätelmän 
vaara on lähellä, joskin Rortyn syyttämi-
nen siitä vaatisi huomattavasti laajemman 
argumentin. 

Toiseen ryhmään kuuluvista Rorty-krii-
tikoista useimmat ovat realistisesti suun-
tautuneita. Naturalistista ja fysikalistista 
realismia kannattava Michael Devitt 
(1988) kritisoi Rortyn näkemyksessä 
muun muassa kuvitelmaa, että skeptisis-
min hylkääminen vaatisi totuuden korres-
pondenssiteorian ja filosofisen referenssi-
teorian tarpeen hylkäämistä (vrt. Hough-
ton 1990; Losonsky 1985). Devittin tapaan, 
Victoria Choy (1982) näkee Rortyn refe-
renssiteorioita vastaan esittämän kritiikin 
kestämättömänä. Hänen mielestään Ror-
tyn erottele "puhtaan" ja "epäpuhtaan" 
kielifilosofian välillä on perusteeton, eikä 
hän pidä Rortyn hyökkäystä tieteelliselle 
realismille tuhoisana: realistisen totuuskä-
sityksen ei tarvitse olla (vain) yritys vastata 
skeptikolle (ks. Choy 1982, 531-540). 

Pidän oikeana Devittin tulkintaa, jon-
ka mukaan Rorty on (ontologinen) realis-
ti, mutta Devittin näkemystä realismista 
puhtaasti ontologisena teoriana on vaikea 
hyväksyä. Esimerkiksi Michael Dummett 
ja Hilary Putnam ovat mielestäni tarjon-
neet hyviä syitä ajatella, ettei realismin 
ongelmaa tule erottaa semantiikasta ja 
epistemologiasta. Osittain Putnamin "si-
säisen realismin" pohjalta pidän ongelmal-
lisina sellaisia Rortya vastaan kehiteltyjä 
argumentteja, joissa sitoudutaan "maail-
man sinänsä" (maailma "omasta näkökul-
mastaan" tai "ei mistään näkökulmasta") 
käsitteeseen (ks. esim. Tom Sorellin (1990) 

Thomas Nagelin (1986) vahvaan realis-
miin vetoavaa argumentaatiota; vrt. Wil-
liams 1983). Kuten Rorty ja Putnam, kat-
son, että totuuden korrespondenssiteoria 
sisältää suuria vaikeuksia. Gerald Vision 
(1990) tosin puolustaa huomionarvoisella 
tavalla korrespondenssiteoriaa Rortya 
vastaan. Hän toteaa, että Rorty ymmärtää 
väärin korrespondenssiteorian — joka kos-
kee pikemminkin totuuden mekanismeja 
kuin sanan "tosi" merkitystä — ja jo etukä-
teen epistemologisoi totuuskäsityksensä. 
Tässä en kuitenkaan voi paneutua korres-
pondenssiteoriasta käydyn keskustelun 
sen enempää kuin referenssin käsitettä 
koskevien kiistojen yksityiskohtiin. 

Myös Roy Bhaskarin (1990, 1991) Rorty-
kritiikki lähtee liikkeelle realismista. Bhas-
kar kannattaa naturalistista, ontologisesti 
orientoitunutta realismia ja syyttää Rortya 
virheellisestä, positivismin sävyisestä tie-
teenfilosofiasta. Hän haluaa viedä ontolo-
gian "de-divinisoinnin" Rortya pitemmäl-
le ja luopua rortylaisesta antroposentris-
mistä. Sivujuonteena syntyy kiintoisa 
pragmaattinen argumentti Rortyn pragma-
tismia vastaan: unohtaessaan, että myös 
ei-inhimillinen todellisuus ("todellinen 
maailma", luonto) säätelee ihmisyhteisön 
elämää, Rorty avaa oven ekokatastrofille 
(Bhaskar 1990, 205, 227; 1991, 26). 

Rortyn unelma "postfilosofisesta kult-
tuurista" on herättänyt monet perinteisen 
filosofian ystävät vastareaktioon. Useat 
Rorty-kriitikot kokevat tieto-opin aivan 
liian tärkeäksi filosofian osa-alueeksi, jot-
ta se voisi väistyä esimerkiksi Rortyn suo-
sitteleman hermeneutiikan tieltä.12  Usein 
toistuva argumentti Rortya vastaan on, 
että tarvitsemme yhä epistemologiaa, 
vaikka voimmekin hylätä tiedon varman 
perustan fundamentalistisen tavoittelun, 
kuten myös filosofisten ongelmien essen-
tialistisen määrittelyn (ks. esim. Goldman 
1981; Malachowski 1990a; Rosenberg 1993; 
Schwartz 1983; Tolland 1991). On myös 
väitetty, etteivät Rortyn argumentit riitä 
kumoamaan edes klassista tieto-opillista 
fundamentalismia (ks. Triplett 1987) ja 
että Rortyn puoltama davidsonilainen to- 



tuuskäsitys riittää tietoa koskevien väittei-
den legitimointiin (ks. Carl 1979). 

Joseph Margolis (1986, 147-148, 301-
304), joka myös puolustaa eräänlaista 
pragmatismia, syyttää Rortya virhepäätel-
mästä, jonka mukaan tiedon oikeuttami-
seen pyrkivän transsendentaalisen filoso-
fisen argumentaation pitäisi välttämättä 
olla fundamentalistista, skeptisismin var-
maan kumoamiseen tähtäävää (vrt. myös 
Henrich 1979). Manning (1992) puolestaan 
ihmettelee, miksei perinteisen filosofian 
("Philosophy") harjoittaja voisi olla prag-
matisti, ja huomauttaa, että kritisoidessaan 
totuuden korrespondenssiteoriaa Rorty 
"paradoxically gives us Philosophical 
reasons to show us that we should not 
make philosophical argumentsf' (Mann-
ing 1992, 357.) 

Jatkossa kehittelen eräitä omia argu-
mentteja Rortyn näkemystä vastaan (ks. 
myös Pihlström 1993). Olen luonnollisesti 
saanut vaikutteita muilta realistisesti 
suuntautuneilta Rorty-kriitikoilta, mutta 
väitteeni ovat periaatteessa edellä lyhyesti 
esittelemistäni argumenteista riippumat-
tomia. 

Monet Rortyn ajatukset ovat mielestäni 
periaatteessa hyväksyttäviä. Ennen kaik-
kea hyväksyn hänen yleisnäkemyksensä 
filosofian historiasta: ne filosofiset ongel-
mat, jotka viimeksi kuluneiden 2500 vuo-
den aikana ovat syntyneet, ovat (tieten-
kin) kontingentteja historian tuotteita. Mei-
dän ei tarvitse postuloida mitään aprioris-
ta, ahistoriallista, essentiaalista filosofista 
problematiikkaa, ei välttämättömiä ja riit-
täviä ehtoja sille, että annettu ongelma on 
filosofinen. Emmehän enää esimerkiksi 
pohdi skolastikkojen kysymyksiä enkelten 
ominaisuuksista filosofisina ongelmina. 

Hyväksyn myös — tosin vain alustava-
na työhypoteesina ja eräin varauksin —
Rortyn antireduktionistisen naturalismin 
mielen filosofiassa. En pidä aivan uskotta-
vana väitettä, että fysikalistisesti voitaisiin 
periaatteessakaan täydellisesti kuvata 
tentionaalisina pidettyjä ilmiöitä, mutta 
Rortyn naturalistisen ohjelman katson ke-
hittelykelpoiseksi. Ainakin se on kehitte- 

lykelpoinen siinä deweylaisessa henges-
sä, jossa korostetaan luonnon ja kulttuu-
rin jyrkän rajan keinotekoisuutta. Rorty 
on oikeassa ajatellessaan, että mind-body-
ongelmaan on liitetty tarpeettoman pal-
jon keinotekoisia ja epäselviä metafyysi-
siä käsitteitä, kuten "sielu" ja "henki" (vrt. 
Dewey 1929; Tuomela 1983, 67-70). 

Itse asiassa voimme hyväksyä suuren 
osan Rortyn suorittamasta länsimaisen fi-
losofian tradition dekonstruktiosta ja silti 
katsoa, kuten Richard Bernstein (1980, 
766-775), että Rorty itse eräässä mielessä 
sortuu "annetun myyttiin" (vrt. viite 3) pi-
täessään sosiaalisia käytäntöjä annettuina 
ja jättäessään huomiotta ne todelliset on-
gelmat, jotka koskevat kilpailevien käy-
täntöjen relevanssia, oikeuttamista ja kri-
tiikkiä. Bernstein (1980, 768) muistuttaa, 
että Rortyn ylistämä Dewey piti tärkeim-
pinä juuri näitä normatiivisia kysymyksiä, 
jotka nousevat esiin perinteisten, kahlitse-
vien "filosofisten ongelmien" hylkäämisen 
jälkeen (vrt. viite 11). 

Nähdäkseni Rortyn filosofisten ongel-
mien luonteesta esittämiä näkemyksiä 
vastaan voidaan ensinnäkin väittää, ettei 
ongelman historiallinen kontingenssi im-
plikoi sen irreaalisuutta. Kuten luultavasti 
kaikki olemassaolevat oliot (sallittakoon 
tässä argumentin vuoksi epätäsmällinen 
kvantifiointi yli kaikkien olioiden), pöy-
dälläni oleva kynä on vain kontingentisti 
olemassa. Tästä huolimatta se on reaali-
nen kynä. Voin toki hylätä huonon kynän 
tai vaihtaa sen parempaan, ja yhtä prag-
maattisesti voin suhtautua filosofisiin on-
gelmiin. Rorty joutuu kuitenkin vaikeuk-
siin väittäessään, että meidän olisi syytä 
hylätä kaikki perinteisen filosofian ongel-
mat. Hän korostaa historiallisesti kontin-
gentin yhteisön solidaarisuutta ja hyväk-
syy vain yhteisön tai kulttuurin sisäisiä kri-
teerejä totuudelle ja rationaalisuudelle, 
mutta on silti itse valmis astumaan yh-
teisönsä ulkopuolelle päättämään, että on 
systemaattisen filosofian hautajaisten aika. 
Ei ole helppoa nähdä, kuinka hänen tulisi 
reagoida esimerkiksi seuraavan kaltai-
seen systemaattisen filosofian edustajan 



vastaväitteeseen: "Postfilosofia ei sovi 
meille, filosofeille." 

Vaikuttaa siltä, että Rortyn näkemys on 
itsensä kumoava samaan tapaan kuin ra-
dikaali relativismi. Putnamin keskeinen 
argumentti Rortya vastaan onkin, että 
Rorty — vaikkei hän pidä itseään relativis-
tina — yrittää eliminoida inhimillisestä elä-
mästämme siihen kiinteästi kuuluvan nor-
matiivisen elementin.13  On syytä tunnus-
taa, että tarvitsemme oman kulttuurimme 
rajat ylittäviä totuuden ja rationaalisuuden 
standardeja ja ideaaleja, vaikkei tämä nor-
matiivisuuden vaatimus voikaan perustua 
ahistorialliseen, metafyysiseen ihmisku-
vaan, vaan sen täytyy nojautua biologis-
historiallis-yhteiskunnallisesti kontingen-
tin elämänmuotomme empiiriseen tilan-
teeseen — siihen, että olemme ihmisiä ja 
pyrimme osallistumaan rationaaliseen in-
himilliseen toimintaan ja keskusteluun. 

Ilkka Niiniluoto (1984, 66-68; 1986, 
69) on kritisoinut Rortya huomauttamalla, 
että edifioiva filosofia tarvitsee tuekseen 
systemaattista filosofiaa ja että Rorty itse-
kin nojaa systemaattisen filosofian tulok-
siin — Quinen, Sellarsin ja Davidsonin ar-
gumentteihin. Tähän Rorty voisi ehkä vas-
tata, että nyt on tullut aika pudottaa syste-
maattisen filosofian "tikapuut". Mutta 
miksi juuri me — vaikkapa "me 20. vuosi-
sadan länsimaiset intellektuellit" — juuri 
nyt kykenisimme nuo tikapuut pudotta-
maan? Rorty ei ole riittävän vakuuttavasti 
argumentoinut sen puolesta, että olisim-
me jo ehtineet systemaattisen filosofian ti-
kapuiden yläpäähän. 

Joka tapauksessa Rorty joutuu perus-
telemaan ehdotustaan tikapuiden pudot-
tamiseksi filosofisten käsitteiden avulla. 
On paradoksaalista, että monista anti-
realistisilta vaikuttavista näkemyksistään 
huolimatta hän osoittautuu ontologiseksi 
realistiksi. Klassisessa artikkelissaan The 
World Well Lost vuodelta 1972 (ks. Rorty 
1982, luku 1) hän pitää "maailman sinän-
sä" käsitettä tyhjänä, mutta myöhemmin 
hän erottaa realistiseen tyyliin toisistaan 
maailman ja totuuden (vrt. myös Rorty 
1980, 276, 345): 

We need to make a distinction between 
the claim that the world is out there and 
the claim that truth is out there. To say 
that the world is out there, that it is not 
our creation, is to say, with common 
sense, that most things in space and 
time are the effects of causes which do 
not include human mental states. To 
say that truth is not out there is simply 
to say that where there are no sentences 
there is no truth. (...) The world is out 
there, but descriptions of the world are 
not. (Rorty 1989, 4-5.) 

Kun tähän luonnehdintaan liitetään Ror-
tyn naturalismi ja fysikalismi, voidaan hy-
vin perustein pitää Rortya ontologisena 
realistina (vrt. esim. Devitt 1988; Holöwka 
1990). Tällainen realismi ei kuitenkaan näh-
däkseni ole yhteensopivaa pragmatismiin 
(ainakin Jamesin (1907) pragmatismiin) 
tavallisesti sisältyvän ontologisen pluralis-
min kanssa — eikä sen kanssa, että Rorty 
monien muiden pragmatistien tavoin ko-
rostaa ontologian kontekstuaalisuutta: 

all objects are always already con-
textualized. (Rorty 1991a, 97.) 

Once one drops the traditional opposi-
tion between context and thing contex-
tualized, there is no way to divide 
things up into those which are what 
they are independent of context and 
those which are context-dependent... 
(Rorty 1991a, 98.) 

Myös Jacek Holöwka (1990) väittää, että 
Rortyn vahva realismi ja fysikalismi ovat 
yhteensovittamattomat 	pragmatismille 
luonteenomaisen ajatuksen kanssa, jonka 
mukaan meidän ei pidä tavoitella todelli-
suutta "sellaisena kuin se on". Näyttää sil-
tä, että kyse on naturalismin ja pragmatis-
min suhteen perimmäisestä problematii-
kasta. Rortyn painottama antireduktionis-
mi on ehkä askel kohti tämän vastakkain-
asettelun ratkaisua, mutta ainakaan tyy-
dyttävää synteesiä ei synny ilman filosofi-
sia argumentteja. Lisäksi Rortyn ultraprag-
matistinen suhtautuminen referenssin kä-
sitteeseen — väite, ettei koko käsitettä filo- 



sofisesti ladattuna tarvita — näyttää olevan 
ristiriidassa naturalistisen teesin kanssa, 
jonka mukaan kaikki kytkennät kielen ja 
maailman välillä ovat kausaalisia. Eikö 
tämä teesi vie Rortyn kausaaliseen refe-
renssiteoriaan (vrt. Devitt 1988), johon 
yhdistyy tiukka fysikalismi, vaikka Rorty 
haluaisi hylätä kaikki referenssiteoriat? 

Rortyn kannalta on mielestäni hyvin 
ongelmallista se, että hän joutuu käyttä-
mään ontologista kieltä selvitelläkseen 
näkemystä, jota hän kutsuu pragmatis-
miksi ja jonka lopulta pitäisi johtaa perin-
teisen filosofian eliminointiin. Kuinka 
"postfilosofi" voi lähteä liikkeelle ontolo-
gisista väitteistä, kuten ulkomaailman ole-
massaolon toteamisesta? Kuinka "antire-
presentationalistin" käyttämä kieli voi vii-
tata mihinkään, varsinkaan maailmaan, 
jonka Rorty kuitenkin väittää olevan ihmi-
sestä riippumatta olemassa? Millä kielellä 
Rorty sanoo kaiken, minkä sanoo? Ennen 
kaikkea: kuinka hän voi koherentisti kat-
soa olevansa realismin ongelman ulottu-
mattomissa? Sen lisäksi, että ontologinen 
puhetapa mielestäni jo sellaisenaan haas-
taa realismin problematiikkaan, Rortyn 
omat ontologiset (realistiset ja pragmatis-
tiset) väitteet eivät ole aivan helposti yh-
teensovitettavissa. 

Realismin ongelman häivyttämisen pro-
jektia vastaan voidaan koettaa jopa muo-
toilla lyhyt nojatuoliargumentti. Jos Rorty 
katsoo, että realismin ongelma — tai jokin 
muu perinteisen, systemaattisen filosofi-
an ongelma — on pseudo-ongelma, hän 
eräässä mielessä väittää sitä irreaaliseksi. 
Se ei ole hänen mielestään todellinen on-
gelma. (Ehkä se joskus on ollut, mutta 
enää sen ei pitäisi olla.) Jos taas olemme 
ontologisia realisteja edes hyvin vaatimat-
tomassa mielessä (jos hyväksymme, ku-
ten Rorty, että on olemassa jonkinlainen 
todellisuus mentaalisten tilojemme ulko-
puolella), hyväksymme ilmeisesti, että on 
olemassa sellaisia historiallisesti muotou-
tuneita artefakteja, joita kutsumme filoso-
fisiksi ongelmiksi — mikä sitten onkaan 
sopiva analyysi niiden ontologisesta sta-
tuksesta. Esittämällä väitteen realismin  

ongelman irreaalisuudesta (tai siitä, että 
tuon ongelman keinotekoisuus pitäisi ha-
vaita) Rorty näyttää esittävän väitteen to-
dellisuudesta. Näin hän tunnustautuu an-
tirealistiksi filosofisten ongelmien suh-
teen, erityisesti realismin ongelman suh-
teen. Vaikuttaa siltä, että hän tuo väistä-
mättä realismin ongelman takaisin peliin. 

011aksemme oikeudenmukaisia Ror-
tylle meidän on kuitenkin kysyttävä, esit-
tääkö hän lainkaan väitteitä todellisuu-
desta. Hän näyttää pitävän itseään edifioi-
vana filosofiaa tai "ironistina" (ks. erityi-
sesti Rorty 1989), joka voi käyttää kieltä 
sitoutumatta varsinaisiin todellisuutta 
koskeviin näkemyksiin. Philosophy and 
the Mirror of Nature -teoksen kriittisin 
katkelma on mielestäni seuraava: 

edifying philosophers have to deciy 
the very notion of having a view, while 
avoiding having a view about having 
views. This is an awkward, but not im-
possible, position. . We might (when we 
say something) just be saying something 
— participating in a conversation rather 
than contributing to an inquiry. Per-
haps saying things is not always saying 
how things are. Perhaps saying that is 
itself not a case of saying how things 
are. (Rorty 1980, 371.) 

Tähän Rortya on mahdoton seurata (vrt. 
esim. Kim 1980, 596-597; Pihlström 1993; 
Tolland 1991, 148-149). Hänen näkemyk-
sensä filosofisen keskustelun luonteesta —
näkemys, jota hän jopa soveltaa itseensä 
— katkaisee kaiken keskustelun. Rorty voi 
jatkaa keskustelua vain lopettamalla sen. 
Osuvassa Rorty-kritiikissään Jay F. Rosen-
berg (1993, 196) viittaa avuttomana Rorty-
kriitikon vaikeaan tilanteeseen: 

His only honest choice is to refuse to 
play Rorty's game from the beginning. 
But then, of course, he will face charges 
of using 'obsolete and clumsy tools,' of 
being stodgy, old-fashioned, 'Whiggish,' 
priest-ridden, or 'merely quaint. . . 

Jos kieli, jota käytämme, ei viittaa mihin-
kään, on vaikea ymmärtää, mitä sen käyt- 



täminen edes merkitsee. "Keskustelu", 
jossa vain "sanotaan jotakin" eikä esitetä 
näkemyksiä mistään, tuskin on keskuste-
lua, jos keskustelulla ymmärretään jolla-
kin tavalla rationaalista inhimillistä dialo-
gia, jossa voidaan olla oikeassa tai ereh-
tyä. "Keskustelu", jota Rorty käy, on sitä 
paitsi hänen omien kriteeriensä nojalla 
pelkkää pseudo-keskustelua: hän yrittää 
(meta)filosofoida filosofisen diskurssin 
suhteesta johonkin sen ulkopuoliseen 
(muihin diskursseihin, tieteeseen, maail-
maan, kielen ja maailman (oletettuihin) 
suhteisiin jne.), eikä tuossa suhteessa pi-
täisi rortylaisen ajattelijan mukaan olla 
mitään mielenkiintoista. Meidän ei tarvit-
se olla vahvoja filosofisia realisteja — aina-
kaan "metafyysisiä realisteja" Putnamin 
mielessä — hylätäksemme Rortyn käsityk-
sen filosofiasta. Vaatimatonkin realismi 
riittää: säilyttääksemme keskustelun mie-
lekkyyden meidän on sitouduttava johon-
kin keskustelun ulkopuoliseen todelli-
suuteen, johon keskustelumme tavalla tai 
toisella voi viitata. 

Rorty (1991b, 6) on itse varovasti eh-
dottanut kirjoituksiaan luettaviksi Gianni 
Vattimon "heikon ajattelun" edustajina.14  
Tämä ehdotus on kiintoisa, mutta "heikko 
ajattelu" ei liene Rortyn "pragmatismia" 
tai "antirepresentationalismia" selkeämpi 
käsite. Realismin ongelma ei katoa, jos 
vain valitaan kielipeli tai keskustelutapa, 
jossa kielen ja maailman suhde tarkoituk-
sellisesti jätetään problematisoimatta. 

PÄÄTELMIÄ 

Olen toivottavasti pystynyt argumentoi-
maan sen puolesta, että Rortyn (post)filo-
sofinen ohjelma on kestämätön. Pragma-
tismia vastaan yleisemmin en ole koetta-
nut argumentoida. Pidän jamesilais-put-
namilaista pragmatismia kestävämpänä ja 
kehittelykelpoisempana kuin rortylaista 
pragmatismia. 

En usko konstruoineeni pitävää argu-
menttia Rortya vastaan, sillä näyttää siltä, 
ettei hänen kaltaistaan "postfilosofia" vas-
taan voida rationaalisesti argumentoida. 
Jos systemaattisen filosofian edustaja ko- 

rostaa esimerkiksi realismin ongelman 
tärkeyttä, kuten olen koettanut tehdä, ror-
tylainen edifioiva filosofi voi aina väittää, 
että kiistakumppani on yhä epistemolo-
gian tradition pauloissa. Tällainen näke-
mys on argumentoinnin ulottumattomis-
sa, kuten kreationistin väite, jonka mu-
kaan Jumala on luonut maailman sellai-
seksi, että löytämämme dokumentit saa-
vat meidät virheellisesti uskomaan maa-
pallon olevan miljoonia vuosia vanha, 
vaikka se "todella" on vain muutaman tu-
hannen vuoden ikäinen. Rortyn väite sii-
tä, että todellinen realismikiista käydään 
metatasolla eikä varsinaisten filosofisten 
näkemysten tasolla, on myös epäilyttävä: 
metafilosofiankin harjoittaminen on filo-
sofointia (vrt. Putnam 1991, 1). 

Kuten en voi väittää pitävästi kumon-
neeni Rortya, en myöskään voi toivoa 
kehittäneeni täydellisiä, raudanlujia argu-
mentteja systemaattisen filosofian ja realis-
min ongelman relevanssin puolesta. Vaati-
mattomammin voin kuitenkin toivoa argu-
menteilleni kattavuutta siinä mielessä, että 
jokaisen Rortya seuraavan "postfilosofin" 
on — jatkaakseen rationaalista keskustelua 
— kohdattava jokin esittämäni kaltainen 
argumentti. Ellei keskustelua käydä (väl-
jässä mielessä) rationaalisin kriteerein, se 
tuskin on edes edifioivaa. 

viitte e t 

1. Ks. Rorty 1980, 1982, 1989, 1991a,b. En 
tässä juuri puutu Rortyn Philosophy and 
the Mirror of Nature -teosta edeltäneeseen 
tuotantoon. Bernstein (1980) esittää erin-
omaisen yleiskatsauksen tuossa teoksessa 
kehiteltyyn näkemykseen. 

2. Termi " glassy essence" on peräisin 
Shakespearen näytelmästä Measure for 
Measure. Ks. Rorty 1980, 42-43. 

3. Rortyn kritiikin taustalla ovat erityisesti 
Quinen argumentti analyyttinen/synteetti-
nen -distinktiota vastaan (ks. artikkelia Two 
Dogmas of Empiricism teoksessa Quine 
1953), Sellarsin (1963) hyökkäys "annetun 
myyttiä" vastaan (vrt. Tuomela 1983) sekä 
Davidsonin käsitejärjestelmän ja sen 
sisällön (scheme ja content) välisen erot-
telun eli "empirismin kolmannen dogmin" 
kritiikki (ks. varsinkin artikkelia On the 



Very Idea of a Conceptual Scheme teok- 
sessa Davidson 1984). Davidson (1990) ja 
Quine (1990) ovat myöhemmin selvitelleet 
välejään Rortyn kanssa. Tässä en voi sy-
ventyä heidän näkemystensä monimut-
kaisiin suhteisiin. Ks. myös Murphyn 
(1990, luku 8) tarkastelua, joka nostaa 
Davidsonin ja Rortyn esiin keskeisimpinä 
"jälki-quinelaisina" pragmatisteina. 

4. "Epäpuhtaan" kielifilosofian selväpiirtei- 
simpiä edustajia ovat Rortyn (1980, 262ff.) 
mukaan Dummett ja Putnam. Rorty suosii 
"puhdasta" (davidsonilaista) semantiik-
kaa. 

5. Rorty (1982) pitää pragmatisminsa esiku- 
vina lähinnä Jamesia ja Deweya, ei niin-
kään Peirceä. Hänen tulkintansa Jamesista 
on kuitenkin ongelmallinen. James (1907, 
1909) pyrki nimenomaan esittämään 
filosofisesti relevantin totuusteorian, jossa 
totuuden käsite kietoutuu yhteen usko-
muksen toimivuuden, verifioitavuuden ja 
tyydyttävyyden käsitteiden kanssa. Rorty 
onkin myöhemmin selventänyt suhdettaan 
Jamesiin: hänen mielestään James teki vir-
heen siinä, ettei tyytynyt pelkkään tradi-
tionaalisen totuusproblematiikan häivyt-
tämiseen (ks. Rorty 1991a, 127-128). 
Rortyn Dewey- ja James-tulkinnoista ks. 
myös Rorty 1982, luvut 5 ja 9. 

6. Vrt. James (1907, 64):" The trail of the hu-
man selpent is... over everything". 

7. Rortyn näkemykseen hyvin sointuvaa 
minimalismia edustavat myös mm. Paul 
Horwich (1982), joka kutsuu kantaansa 
"semanttiseksi realismiksi" ja Arthur Fine 
(1984a,b), joka puolustaa "nonrealistista", 
antiessentialistista "luonnollista ontolo-
gista asennetta" (natural ontological atti-
tude eli NOA). Eräät Finen muotoilut ovat 
hyvin lähellä Rortyn äänenpainoja: "It is 
fundamental to NOA that science has a 
history... But there need not be any aspects 
invariant throughout that history... 7hus 
NOA is inclined to reject all interpreta-
tions, theories, construals, pictures etc. of 
truth..." (Fine 1984a, 62.) Myös Davidson 
(1990) tyytyy minimalistiseen totuusteo-
riaan. Tämäntapaisten totuuden redun-
danssiteoriaa muistuttavien näkemysten 
kritiikistä ks. esim. Putnam 1991. 

8. Putnam luonnehtii totuutta muun muassa 
"ideaaliseksi rationaaliseksi hyväksyt-
tävyydeksi" (ks. esim. Putnam 1981, luku 
3). Nähdäkseni Putnamin teoria — jota 
pidän hedelmällisenä, mutta jonka puolesta 
en tässä argumentoi — muistuttaa Rortyn 
minimalismia läheisemmin Jamesin prag-
matistista totuusteoriaa. 

9. Vrt. Wittgensteinin (1953, § 133) kuuluisaa  

huomautusta: "Varsinainen löytö on se, 
joka tekee minut kykeneväksi katkaise-
maan filosofoimisen, milloin haluan. —
Löytö, joka johdattaa filosofian rauhaan, 
niin, että sitä eivät enää kiduta kysymyk-
set, jotka asettavat sen itsensä 
kyseenalaiseksi..." 

10. Vrt. Putnam 1981, 216. Rortyn ja Putnamin 
kiistan polttopisteessä on juuri "ideaalisen 
rajan" käsite. Putnamin kiivaasta Rorty-kri-
tiikistä ks. Putnam 1983, luku 13; 1985 (ar-
tikkeli, jossa Putnam vertaa toisiinsa 
Rortya ja Quinea, joka myös kannattaa to-
tuuden redundanssiteoriaa); 1990, luku 1; 
1992, 67-71. (Vrt. viite 13.) Monet kom-
mentaattorit ovat selvitelleet Putnamin ja 
Rortyn suhdetta: Hartz (1991) pyrkii 
Rortyn etnosentrismiä kritisoimalla kehit-
telemään putnamilaista vastausta Rortylle; 
Forster (1992) ja Rtidel (1987) taas näyt-
tävät asettuvan Rortyn puolelle. Ks. myös 
McCarthyn (1990) transkulturaalisten nor-
matiivisten käsitteiden tarvetta korostavaa 
Rorty-kritiikkiä; vrt. Rortyn ja McCarthyn 
myöhempää keskustelua samassa Critical 
Inquiry -julkaisun volyymissa. Omassa 
tulkinnassani Putnamin ja Rortyn välisestä 
kiistasta olen paljon velkaa James Conan-
tin (1990) Putnam-esseelle. Conant koros-
taa Putnamin ja Rortyn erilaisia Wittgen-
stein-tulkintoja: Wittgensteinin pyrkimystä 
"ajatuksen rauhaan" (ks. viite 9) ei tarvitse 
ymmärtää pyrkimykseksi "filosofian lop-
puun", jos havaitsemme, että ajatuksen 
rauha voi olla vain hetkellistä (Conant 
1990, xlii—xliii). Putnam (1990, 21) on 
todennut, että "metafysiikan jälkeen jää 
jäljelle vain filosofeja". Conant (1990, 1v) 
huomauttaakin, ettei metafysiikan proble-
matiikasta vapauduta pelkällä metafyysis-
ten teesien kieltämisellä. Uskoakseni Rorty 
kohtaa ylitsepääsemättömän ongelman 
juuri yrityksessään astua metafysiikan ja 
epistemologian tradition ulkopuolelle. 

11. Tämäntyyppisestä Rorty-kritiikistä ks. 
esim. Hacking 1980 sekä Malachowski 
1990b, luvut 3 ja 4. Myös Jane Heal (1990) 
koettaa osoittaa, ettei se, mitä Rorty kutsuu 
pragmatismiksi, seuraa Rortyn historialli-
seen argumentaatioon perustuvasta "peili-
metaforan" hylkäämisestä. Amerikkalaisen 
filosofian historioitsija John E. Smith (1992, 
9-13) taas kiistää Rortyn (1982) Dewey-
tulkinnan: Deweyn teksteistä ei löydy evi-
denssiä sen puolesta, ettei Dewey näkisi 
filosofialla olevan kiinnostavaa tulevai-
suutta tai erityistä tehtävää. Tradition 
"väärinkäyttö", johon Rorty syyllistyy, on 
Smithin mukaan kohtalokasta Rortyn prag-
matismille. 



12. Vrt. kuitenkin Taylorin (1990) väitettä, 
jonka mukaan Rorty on itse kritisoimansa 
epistemologisen tradition vanki. Sosa 
(1983) puolestaan väittää, että Rorty on 
fundamentalismikritiikistään huolimatta 
itse fundamentalisti, jolle yhteisön hyväk-
syntä on tiedon perusta. 

13. Ks. viitteessä 10 mainittuja lähteitä. Putnam 
(1983, 246) kirjoittaa: " Let us recognize that 
one of our fundamental self-conceptuali-
zations, one of our fundamental 'self-de-
scriptions, in Rorty's phrase, is that we are 
thinkers, and that as thinkers we are com-
mitted to there being some kind of truth, 
some kind of correctness which is substan-
tial and not merely 'disquotational' . That 
means that there is no eliminating the nor-
mative." 

14. Vrt. myös Vattimon (1990, 283) kriittistä 
huomautusta Rortyn sitoutumisesta omaan 
"metakertomukseensa". 

KIRJALLISUUS 

Bernstein, Richard (1980) Philosophy in the 
Conversation of Mankind. The Review of 
Metaphysics 33,745-775. 

Bhaskar, Roy (1990) Rorty, Realism and the 
Idea of Freedom. Teoksessa Malachowski 
1990b, 198-232. 

— (1991) Philosophy and the Idea of Free-
dom. Basil Blackwell, Oxford & Cam-
bridge. 

Bieri, Peter, Horstmann, Rolf-Peter & Kruger, 
Lorenz (1979) (toim.) Transcendental Ar-
guments and Science: Essays in Epistemol-
ogy. D. Reidel, Dordrecht. 

Carl, Wolfgang (1979) Comrnent on Rorty. 
Teoksessa Bieri et al. 1979,105-112. 

Choy, Victoria (1982) Mind-Body, Realism and 
Rorty's Therapy. Synthese 52,515-541. 

Conant, James (1990) Introduction. Teoksessa 
Putnam 1990, xv—lxxiv. 

Davidson, Donald (1984) Inquiries into Truth 
and Interpretation. Clarendon Press, 
Oxford. 

— (1990) A Coherence Theory of Truth and 
Knowledge (jälkisanoineen). Teoksessa 
Malachowski 1990b, 120-138. 

Devitt, Michael (1988) Rorty's Mirrorless 
World. Midwest Studies in Philosophy XII: 
Realism and Antirealism. University of 
Minnesota Press, Minneapolis, 157-177. 

Dewey, John (1929) Experience and Nature. 
2. painos, Dover, New York 1958. 

Fine, Arthur (1984a) And Not Anti-Realism 
Either. Nous 18,51-65. 

— (1984b) The Natural Ontological Attitude. 
Teoksessa Jarrett Leplin (toim.): Scientific 
Realism. University of California Press, 

Berkeley & Los Angeles, 83-107. 
Forster, Paul D. (1992) What Is at Stake Be-

tween Putnam and Rorty? Philosophy and 
Phenomenological Research 52,585-603. 

Goldman, Alvin I. (1981) Review: Rorty 1980. 
The Philosophical Review 90,424-429. 

Hacking, Ian (1980) Is the End in Sight for 
Epistemology? The Journal of Philosophy 
77,579-588. 

Hartz, Carolyn G. (1991) What Putnam Should 
Have Said: An Alternative Reply to Rorty. 
Erkenntnis34, 287-295. 

Heal, Jane (1990) Pragmatism and Choosing to 
Believe. Teoksessa Malachowski 1990b, 
101-114. 

Henrich, Dieter (1979) Challenger or Compe' i-
tor? On Rorty's Account of Transcendental 
Strategies. Teoksessa Bieri et al. 1979,113— 
120. 

Holöwka, Jacek (1990) Philosophy and the 
Mirage of Hermeneutics. Teoksessa 
Malachowski 1990b, 187-197. 

Horwich, Paul (1982) Three Forms of Realism, 
Synthese 51, 181-201. 

Houghton, David (1990) Rorty's Talk-About. 
Teoksessa Malachowski 1990b, 156-170. 

James, William (1907) Pragmatism: A New 
Name for Some Old Ways of Thinking. 
Longmans, Green & Co., New York 1908. 

— (1909) The Meaning of Truth. Toim Fred-
son Bowers & Ignas Skrupskelis, Harvard 
University Press, Cambridge & Lon( ,1/4)n 
1975. 

Kim, Jaegwon (1980) Rorty on the Possibility 
of Philosophy. The Journal of Philosophy 
77,588-597. 

Losonsky, Michael (1985) Reference and Rorty's 
Veil. Philosophical Studies 47, 291-294. 

Malachowski, Alan P. (1990a) Deep Epistemol-
ogy without Foundations (in Language). 
Teoksessa Malachowski 1990b, 139-155. 

— (1990b) (toim.) Reading Rorty: Critical Re-
sponses to Philosophy and the Mirror of 
Nature (and Beyond). Basil Blackwell, 
Oxford. 

Manning, Richard N. (1992) Pragmatism and 
the Quest for Truth. Metaphilosophy 23, 
350-362. 

Margolis, Joseph (1986) Pragmatism without 
Foundations: Reconciling Realism and 
Relativism. Blackwell, Oxford. 

McCarthy, Thomas (1990) Private Irony and 
Public Decency: Richard Rorty's New Prag-
matism. Critical Inquiry 16,355-370. 

Murphy, John P. (1990) Pragmatism: From 
Peirce to Davidson. Westview Press, Boul-
der. 

Nagel, Thomas (1986) The View from No-
where. Oxford University Press, New York. 

Niiniluoto, Ilkka (1984) Tiede, filosofia ja 



maailmankatsomus. Otava, Helsinki. 
— (1986) Pragmatismi. Teoksessa Ilkka Niini-

luoto & Esa Saarinen (toim.), Vuosisa-, 
tamme filosofia. WSOY, Porvoo, 40-73. 

Pihlström, Sami (1993) Richard Rorty ja filoso-
fian loppu. Ilmestyy teoksessa Filosofian 
tulevaisuus, Filosofisia tutkimuksia Tam-
pereen yliopistosta (opiskelijaseminaarin 
1993 esitelmät), Tampere. 

Putnam, Hilary (1981) Reason, Truth and His-
tory. Cambridge University Press, Cam-
bridge. 

— (1983) Realism and Reason: Philosophical 
Papers, vol. III. Cambridge University 
Press, Cambridge. 

— (1985) A Comparison of Something with 
Something Else. New Literary History 17, 
61-79. 

— (1990) Realism with a Human Face. Har-
vard University Press, Cambridge. 

— (1991) Does the Disquotational Theory 
Really Solve All Philosophical Problems? 
Metaphilosophy 22,1-13. 

— (1992) Renewing Philosophy. Harvard Uni-
versity Press, Cambridge & London. 

Quine, Willard Van Orman (1953) From a 
Logical Point of View. Harvard University 
Press, Cambridge, 1963. 

— (1990) Let Me Accentuate the Positive. 
Teoksessa Malachowski 1990b, 117-119. 

Rorty, Richard (1979) Transcendental Argu-
ments, Self-Reference, and Pragmatism. 
Teoksessa Bieri et al. 1979,77-103. 

— (1980) Philosophy and the Mirror of Na-
ture. Princeton University Press, Princeton. 

— (1982) Consequences of Pragmatism. The 
Harvester Press, Brighton. 

— (1989) Contingency, Irony, and Solidarity. 
Cambridge University Press, Cambridge. 

— (1990) Introduction: Pragmatism as Anti-
Representationalism. Teoksessa Murphy 
1990,1– 6. 

— (1991a) Objectivity, Relativism, and Truth: 
Philosophical Papers, vol. 1. Cambridge 
University Press, Cambridge. 

— (1991b) Essays on Heidegger and Others: 

Philosophical Papers, vol. 2. Cambridge 
University Press, Cambridge. 

Rosenberg, Jay F. (1993) Raiders of the Lost 
Distinction: Richard Rorty and the Search 
for the Last Dichotomy. Philosophy and 
Phenomenological Research 53,195-214. 

Riidel, Michael (1987) Erkenntnistheorie und 
Pragmatik: Untersuchungen zu Richard 
Rorty und Hilary Putnam. Hamburg. 

Schwartz, Robert (1983) Review: Rorty 1980. 
The Journal of Philosophy 80,51-67. 

Sellars, Wilfrid (1963) Science, Perception and 
Reality. Routiedge & Kegan Paul, London. 

Smith, John E. (1992) America's Philosophical 
Vision. The University of Chicago Press, 
Chicago & London. 

Sorell, Tom (1990) The World from Its Own 
Point of View. Teoksessa Malachowski 
1990b, 11-25. 

Sosa, Ernest (1983) Nature Unmirrored: Epis-
temology Naturalised. Synthese 55,49-72. 

Taylor, Charles (1990) Rorty in the Epistemo-
logical Tradition. Teoksessa Malachowski 
1990b, 257-275. 

Tolland, Anders (1991) Epistemological Rela-
tivism and Relativistic Epistemology: 
Richard Rorty and the Possibility of a 
Philosophical Theory of Knowledge. Acta 
Universitatis Gothoburgensis, Göteborg. 

Triplett, Timm (1987) Rorty's Critique of Foun-
dationalism. Philosophical Studies 52, 
115-129. 

Tuomela, Raimo (1983) Tiede, toiminta ja 
todellisuus. Gaudeamus, Helsinki. 

Vattimo, Gianni (1990) Postmoderni ja histo-
rian loppu. Suom. Jussi Vähämäki. Tiede & 
Edistys 4,282-291. 

Vision, Gerald (1990) Veritable Reflections. 
Teoksessa Malachowski 1990b, 74-100. 

Williams, Bernard (1983) Auto-da-Fe: Conse-
quences of Pragmatism. Teoksessa 
Malachowski 1990b, 26-37. 

Wittgenstein, Ludwig (1953) Filosofisia tutki-
muksia. Suom. Heikki Nyman (alkuteos: 
Philosophische Untersuchungen). WSOY, 
Porvoo, 1981. 


