
YRJÖ HAILA 

LUONNON ONGELMA 

Luonto on nykykulttuurille ongelma. 
Tämä ilmaistaan usein sanonnalla "kult-
tuuri on tullut kykeneväksi tuhoamaan 
luonnon". Mutta luontoa ei tietenkään voi 
varsinaisesti tuhota. Inhimilliset toimet ei-
vät myöskään voi "hävittää maapallolta 
elämää"; elämä on selvinnyt maapallon, 
geologisen historian aikana paljon suu-
rempien mullistusten yli kuin mitä ihmis-
toimet voivat saada aikaan. Sen sijaan 
kulttuuri näyttää tulleen kykeneväksi 
muuttamaan maapallon ekologisia olo-
suhteita niin paljon, että sen oman ole-
massaolon ehdot tuhoutuvat. 

Ongelma on määritellä täsmällisesti 
kulttuurin luonnonehdot. Ympäristöongel-
mien koko summa, nykykulttuurin luon-
tosuhteen ilmiasu, ei anna ongelmaan sel-
vää vastausta vaan pikemminkin häm-
mentää sitä. Tämä tuli ilmeiseksi jo 20 
vuotta sitten Rooman Klubin julkaistua ra-
porttinsa kasvun rajoista: "raja" voidaan 
määritellä vain tekemällä vahvoja oletuk-
sia jostakin, mikä uhkaa johtaa sen murtu-
miseen. "Ekologinen kriisi" on käyttökel-
poinen metafora, mutta sitä täsmällisesti 
määriteltäessä joudutaan vetoamaan tule-
vaan katastrofiin, joka on (Pasi Falkin sa-
noin, tiede & edistys 4/90): "... tulevaisuu-
teen ekstrapoloitu ja samalla projisoitu ei- 

vielä-tapahtunut eli ei-tapahtuma". "Eko-
katastrofin" hahmotelmat ovat yhteiskun-
nallisia projektioita, niillä ei ole puhdasta 
luonnollista sisältöä. 

Kulttuurin luonnonehtojen täsmentä-
mistä hämmentää myös se, että monet 
"ekologisiksi katastrofeiksi" nimitetyt ta-
pahtumat eivät itse asiassa juurikaan vai-
kuta ekologisiin prosesseihin. Tshernoby-
lista purkautunut säteily on aiheuttanut 
vakavia inhimillisiä ja sosiaalisia ongel-
mia, mutta sen vaikutus ekologisiin sys-
teemeihin on mitätön. Voimaperäiset mut-
ta paikallisesti rajoittuneet ympäristötuhot 
ovat suuremmassa ekologisessa mittakaa-
vassa merkityksettömiä. 

Kulttuurin yleisiä luonnonehtoja on 
käsittääkseni mahdotonta määritellä kah-
desta syystä: ensiksi, luonnonehdot ovat 
sidoksissa paikkaan, joka on inhimillisen 
vaikutuksen kohteena, toimintaan, jonka 
välityksellä inhimillinen vaikutus toteu-
tuu, sekä historiaan, joka on tuottanut 
paikan erityisine ekologisine piirteineen 
sekä toiminnan erityisine yhteiskunnal-
lisine ehtoineen. Luonnonehdot voidaan 
täsmentää vain, mikäli nämä kaikki tekijät 
voidaan täsmentää, mutta tämä juuri on 
koko maapallon mitassa mahdotonta. 

Toiseksi, luonnonehdot voivat mää- 

https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg


räytyä joko ihmisten elinympäristön tai 
ekologisten prosessien välityksellä, ja 
nämä ovat osittain riippumattomia toisis-
taan. Ihmisiin voi ympäristön välityksellä 
kohdistua tuhoisia vaikutuksia vaikka 
ekologiset prosessit eivät muuttuisi lain-
kaan. Inhimillisen toimeentulon ja hyvin-
voinnin ehtoja ei voi lukea luonnosta "ul-
kopuolisina" rajoitteina, koska ihmiselo ja 
"luonto" eivät ole ulkoisessa suhteessa 
toisiinsa vaan lävistävät toisensa; "luonto" 
on inhimillisen olemassaolon sisäinen 
ehto ja edellytys. Se "luonto", jota radio-
aktiivinen säteily lähinnä vaarantaa, on 
ihmiskehon sisäpuolella. 

Globaalit ongelmat, esimerkiksi kasvi-
huoneilmiö, sisältyvät näiden määrittely-
ongelmien piiriin. Ilmastonmuutos ei uh-
kaa "luontoa" tai "maapallon elämää", se 
uhkaa tiettyjen, paikkaan sidottujen so-
siaalisten järjestelmien perustaa sekä tiet-
tyjen, paikkaan sidottujen ekologisten jär-
jestelmien säilymistä. Sen aiheuttamat on-
gelmat ovat erilaisia eri osissa maailmaa ja 
eri ihmisille. Vaikka ongelmat kärjistyvät, 
maapallo ei välttämättä yhtenäisty koko 
ihmiskunnan yhteisenä elinympäristönä. 
Yhteiskuntahistoriat kietoutuvat yhteen 
ongelmien kanssa, kuten Ari Siiriäinen to-
teaa Afrikan ekokriisistä toisaalla tässä 
numerossa. Ilmastonmuutoksen "luonto" 
ei ole kaikkialla sama. 

* * * 

"Luonto" on siis kovin epämääräinen kä-
site pyrittäessä täsmentämään kulttuurin 
olemassaolon ehtoja. 

"Luonto" on länsimaisessa traditiossa 
tavattu määritellä inhimillisen kulttuurin 
ulkopuoliseksi. Luontosuhteen aatehisto-
ria on kohtuullisen hyvin selvillä, joskin 
se esitetään usein liian kaavamaisesti silk-
kana luonnon alistamisen pitkänä linjana. 
Luonnon "ulkoistuminen" ei kuitenkaan 
sinänsä määrää luontosuhteen sisältöä: 
"ulkoistettu" luonto voi olla — ja on eri 
aikakausina ollut — joko vaalinnan tai val-
loittamisen kohde, joko hyvän elämän 
määrittelevien normien perusta tai elämän 
mahdollisuuksia rajoittava armoton pakko. 

Luonnon "ulkoistaminen" kiteytyy 
modernin luonnontieteen tavoitteessa ke-
hittää yleispätevät, objektiiviset metodit, 
joiden avulla luontoon suuntautuva sub-
jekti voi selvittää ulkopuolellaan olevassa 
maailmassa vallitsevat lait. Tätä "neutraa-
lia" tehtävää suorittava tiede on ollut va-
listuksen jälkeen osa järjen legitimaatio-
perustaa sen raivatessa tilaa itsenäisyydel-
leen hallitsemattomien voimien, mm. 
luonnon, kustannuksella (kuten Zygmunt 
Bauman pelkistää, Intimations of Postmo-
dernity, Routledge, 1992). Länsimaiden 
moderni kausi on epäilemättä uusi vaihe 
kulttuurin luontosuhteen historiassa. 

Luonnon "ulkoistaminen" on vakiin-
nuttanut näkemyksen, että kulttuuri ja 
luonto muodostavat vastakohtaparin. Tä-
hän kytkeytyy läheisesti joukko muita 
dualismeja, esimerkiksi subjekti/objekti, 
sisäinen/ulkoinen, järki/tunne, kaupun-
ki/maaseutu, mies/nainen. 

Ekologinen kriisi korostaa kulttuu-
ri/luonto -dualismiin liittyviä ylipääsemät-
tömiä vaikeuksia. Ekologinen kriisi pa-
kottaa tunnustamaan, että ihminen on 
luonnon tuote ja osa. Mutta tästä seuraa, 
että ihminen on myös luonnollinen toimi-
ja, eikä inhimillisten toimien ja "luonnol-
listen" tapahtumien välillä siis voi olla eh-
dotonta rajaa. Missä mielessä luonto on 
inhimillisten toimien "ulkopuolella"? 

"Ulkopuolen" ja "sisäpuolen" ehdoton 
erottaminen toisistaan on ylimalkaan mie-
livaltaista. Tämä koskee erityisesti elolli-
sen luonnon yksiköitä. Elollisten yksiköi-
den olemassaolo perustuu jatkuviin pro-
Sesseihin, jotka tapahtuvat rajapintojen 
läpi ulkoa sisään ja sisältä ulos. Jos "ulko-
puoli" eliminoidaan, prosessit lakkaavat. 
Tämä voidaan sanoa vielä painokkaam-_ 
min: elollisten yksiköiden elintoimintojen 
tärkeimmät '=ulkoiset" ehdot on "sisäistet-
ty" (ks. Yrjö Halla & Richard Levins, Eko-
logian ulottuvuudet, Vastapaino 1992). 

Ulkopuolen/sisäpuolen eroon ja vas-
takkaisuuteen kiinnittynyt tarkkailu ei ha-
vaitse tätä yhteenkietoutumista. Sama vai-
keus kohdataan pyrittäessä määrittele-
mään kulttuurille normeja "ulkopuolises- 



ta" luonnosta: kulttuurin tärkeimmät 
luonnonehdot eivät ehkä ole "ulkopuo-
lella" vaan yhteiskunnallisiin käytäntöihin 
sisäistettyinä. 

Kulttuuri/luonto -dualismi on puretta-
va. Tätä ei kuitenkaan voi toteuttaa luo-
malla uusi dualismi, jonka kohtioina ovat 
"dualismi yleensä" ja sen vaihtoehto. Täl-
lainen piirre sisältyy esimerkiksi Arne 
Naessin perustamaan syväekologiseen 
ajatteluun (deep ecology), joka pyrkii ylit-
tämään kulttuuri/luonto -vastakkaisuu-
den luonnon omista periaatteista käsin. 
Tämä ei ole mahdollista, koska "luonnon 
omat periaatteet" ovat kulttuurisia konst-
ruktioita. Tuloksena on dualismi uudella 
tasolla, "ekologinen ajattelu" vastaan "pe-
rinteinen ajattelu". 

Kysymys kuuluu, miten siirtyä dualis-
mien tuolle puolen? 

* * * 

Yhdysvaltalainen aatehistorioitsija ja kult-
tuurikriitikko Donna Haraway on tuotan-
nossaan etsinyt vaihtoehtoa kulttuuri/luon-
to -vastakkainasettelulle. Hänen tärkeim-
mät kirjoituksensa on koottu kahteen äs-
kettäin ilmestyneeseen esseekokoelmaan: 
Primate Visions. Gender, Race, and Na-
ture in the World of Modern Science, 
Routledge, 1989, sekä Simians, Cyborgs, 
and Women. The Reinvention of Nature, 
Routledge, 1991. 

Kädellistutkimus on Harawayn nimen-
omainen tarkastelukohde. Hän peruste-
lee tämän toteamalla, että apina sijaitsee 
kulttuurin ja luonnon välimaastossa. Suh-
tautuminen suuriin kädellisiin, "ihmis-
apinoihin", noudattelee ja heijastaa muu-
toksia luonnon kulttuurisessa kuvassa. 
Kuva apinasta on ihmiskuvan kääntöpuo-
li. Apina oli ongelma jo Jean-Jacques 
Rousseaulle. 

Kirjaan Primate Visions sisältyy sarja 
esseitä, joissa Haraway käy yksityiskoh-
taisesti läpi kädellistutkimusta 1900-luvun 
aikana hallinneet näkemykset. Näennäi-
sen neutraali luonnontieteellinen tutki-
mus on objektivoinut tutkimuskohteensa 
kulttuuristen mallien ehdoilla. Vuosisa- 

dan vaihteessa apinat asetettiin täytettyi-
nä luonnonhistorialliseen museoon ilmen-
tämään eksoottisen ja villin mutta samalla 
pelottavan luonnon kesyttämistä. 20-lu-
vulla apinat pantiin laboratorioon mielen 
manipuloinnin simulaattoriksi. Juuri en-
nen toista maailmansotaa apinat siirrettiin 
takaisin luontoon esimerkiksi Puerto Ri-
con ulkopuolella sijaitsevalle Cayo San-
tiagon pikkusaarelle "luonnollisiin yhdys-
kuntiin", joita käytettiin kyberneettisten 
säätelymallien havainnollistajina. Toisen 
maailmansodan jälkeen on aloitettu alku-
peräisillä asuinsijoillaan elävien apinoiden 
pitkäaikaistarkkailu. Siihen osallistuneet 
feministitutkijat ovat 60-luvulta lähtien 
kyseenalaistaneet aiemmin itsestäänsel-
vyyksinä otettuja objektivointeja. Apina-
laumat ovat muuttuneet komplekseiksi, 
yksilöiden välisiin suhteisiin ja kognitiivi-
suin prosesseihin perustuviksi yhteisöiksi. 

Apinaa on mahdotonta tutkia tekemät-
tä ennakko-oletuksia apinan "luonnosta" 
sekä "ihmisluonnosta" sen taustaksi. Tut-
kimustulokset ja niiden taustaolettamuk-
set sekä tulkintayhteydet kehittyvät yh-
dessä. Haraway käyttää tästä kokonaisuu-
desta nimitystä 'narratiivinen kenttä'. 
Aiempien ratkaisujen luomilla instituuti-
oilla on keskeinen osa narratiivisten kent-
tien kiinnittymisessä: luonnontieteellinen 
museo, laboratoriohäkki, luontoon sijoi-
tettu apinatarha tai havainnoinnin meto-
dologiset sitoumukset rajoittavat tutki-
muksen ja tulkinnan mahdollisia maail-
moja sekä uusintavat taustana olevia olet-
tamuksia ja ennakkoluuloja. 

Harawayn johtopäätökset muistutta-
vat esimerkiksi Bruno Latourin ajatuksia 
tieteen sosiaalisesta konstruoitumisesta. 
Haraway pitää kuitenkin konstruktivis-
mia puolinaisena ratkaisuna. Joskin tutki-
muskäytäntöjä harjoitetaan sosiaalisesti 
luoduissa tilanteissa, ne ovat siitä huoli-
matta käytäntöjä. Tiedon sidonnaisuuk-
sien paljastuminen saattaa tiedon univer-
saalisuuden epäilyksenalaiseksi. Mutta 
tärkeätä onkin ymmärtää spesifejä maail-
moja, irrottautua tieteellisen universaali-
maailman pakkomielteestä. 



Spesifien maailmojen taustana ei ole 
yleispätevää perustaa vaan vaihtoehtoisia 
perustoja, eri lähtökohtiin kiinnittyviä 
'narratiivisia kenttiä'. Mikään niistä ei ole 
sen "todempi" kuin toinen. Niitä voidaan 
kuitenkin verrata keskenään kriteereillä, 
jotka ovat läheisempiä ja helpompia kuin 
"todenmukaisuus". Voidaan esimerkiksi 
hyväksyä apina yhdeksi kädellistutki-
muksen osapuoleksi ja kysyä: mikä vaih-
toehdoista on apinan kannalta paras? 
"Apinan paras" ei ole yksikäsitteisesti 
määrittyvä, mutta tämä juuri on tärkeä 
johtopäätös. Sekä tieto että sen arvioinnin 
kriteerit ovat tilannesidonnaisia. Sen tun-
nustaminen parantaa mahdollisuuksia 
ymmärtää tiedon niveltyminen nimettyjen 
yhteiskunnallisten käytäntöjen ja ristiriito-
jen osaksi ja perustaksi. 

Kaiken lävistävät dualismit ovat jään-
nettä uskosta, että tieto on universaalia. 
Siksi dualismeja ei voi voittaa etsimällä 
olotilaa niiden ulkopuolelta. Harawayn 
ehdotus dualismien purkamisen tavaksi 
on provokaatio, häväistys. Sen tavoittee-
na ei ole kehittää puhdasta tietoa vääristy-
neen tilalle ja vastapainoksi vaan osoittaa 
puhtaan ja vääristyneen suhteellisuus, 
kaikkien 'narratiivisten kenttien' kiinnit-
tyneisyys. 

Harawayn tärkein provokaatio on ky-
borgi, jonka hän esittelee esseessään "A 
cyborg manifesto: science, technology, 
and socialist-feminism in the late twen-
tieth century" (kokoelmassa Simians, Cy-
borgs, and Women• ilmestynyt alunperin 
1985). Kyborgit ovat teknistyneen maail-
man puoleksi luonnollisia ja puoleksi 
kulttuurisia olioita, jotka olemassaolol-
laan häivyttävät luonnon ja kulttuurin ra-
jan. Kaikissa artefakteissa on läsnä sekä 
luonto että kulttuuri. Kyborgi on tällä ve-
teen piirretyllä rajalla liikkuva, täsmälliset 
määritykset väistävä olio. 

Kyborgi sijoittuu ristiriitaisten 'narratii-
visten kenttien' leikkauskohtaan ja hä-
märtää siten itse kentät. Hedelmällinen 
provokaatio syntyy siitä, että maailmaa jä-
sentäviä periaatteita loukataan tietoisesti, 
kiinnitetään uuden 'narratiivisen kentän'  

kiintopisteet vanhojen kenttien väliselle 
kielletylle alueelle. Provokaatio purkaa 
vanhaa ja luo uutta. Se tarvitsee kiinne-
kohdan, position, mutta ei voi jähmettyä 
paikoilleen. Harawayn provokatiivisuu-
den sankari on ilveilijä, temppuilija, ko-
jootti, joka vaihtelee omia positioitaan 
kiinnittymättä koskaan ulkoa annettuihin 
koordinaatteihin. Kojootti puikkelehtii 
maailmaa jäsentävien kenttien lomassa, 
ilveilee ja esittää kiusallisia kysymyksiä, 
ei odota vastauksia. 

* * * 

Apinat liittyvät kulttuuri/luonto -dualis-
miin paitsi inhimillisesti ladattuina tutki-
muobjekteina myös siksi, että ne ovat "ih-
mistyneet" meiksi. Ongelma tässä on seu-
raava: jos "apinan ihmistyminen" mielle-
tään siirtymiseksi eläinkunnasta kulttuu-
riin, niin "luonnon" ja "kulttuurin" väliin 
joudutaan olettamaan johonkin kohtaan 
katkos. "Kulttuuri" on jotakin muuta kuin 
"luonto". 

Eläintieteilijä E. 0. Wilsonin perusta-
man sosiobiologian eräs motivaatio on 
eettinen vakaumus, että katkos voidaan 
välttää johtamalla ihmisen ja apinan piir-
teet ja käyttäytyminen samoista peruspe-
riaatteista. Tämän ajatuksen mukaan 
"luonto" ja "kulttuuri" ovat yhtä, koska ne 
ovat saman mekanismin alaisia. 

Mutta sosiobiologian mekaniikalle on 
vaihtoehto, joka tunnustaa kulttuurin oma-
laatuisuuden postuloimatta kuitenkaan 
rajaa luonnon ja kulttuurin väliin, nimit-
täin purkaa kulttuurin ja luonnon historiat 
osiin ja hahmotella yhden kehityslinjan 
sijasta eriytyviä historioita. Biologista evo-
luutiota koskevien käsitysten monipuolis-
tuminen luo tälle osaltaan perustaa. Evo-
luutiota ei enää pidetä yksilinjaisena edis-
tyksenä alemmasta korkeampaan, mikä 
tuottaa aste- ja laatueroja askelmien välil-
le, vaan uudenlaisten yhdistelmien satun-
naisena syntymisenä käsillä olevista ai-
neksista uusissa tilanteissa. Ranskalainen 
Nobel-molekyylibiologi Francois Jacob 
otti tämän luonnehtimiseksi käyttöön ter-
min 'nikkarointi', erotukseksi tarkoituk- 



senmukaisen evoluution mallista. 
Onko kulttuuri syntynyt evolutiivisen 

'nikkaroinnin' sivutuotteena? Ajatusta tu-
kee se, että inhimillisen kulttuurin biolo-
ginen perusta voidaan ymmärtää oletta-
matta ihmiselle mitään erityisominaisuuk-
sia: inhimillisen kulttuurin tekee mahdol-
liseksi muillakin eläimillä esiintyvien piir-
teiden uudenlainen yhdistelmä. Kulttuuri-
sen ihmisen evoluution kulku ('hahmo', 
kuten Björn Kurten luonnehti t&e:n nu-
merossa 1/81) on ollut polveileva. Inhi-
millisen kulttuurin taustalla on toki kes-
keisiä murroksia, mutta eräät biologisen 
evoluution varhaisemmat murrokset, esi-
merkiksi tumallisen solun tai monisolui-
sen organismin synty, ovat paljon näitä 
draniaattisempia ja siis vaikeammin selit-
tyviä. 

Luonnon ja kulttuurin historiallisen 
keskinäissuhteen vyyhteä avattaessa on 
hedelmällistä erottaa toisistaan käsitteet 
ensimmäinen luonto ja toinen luonto. 
Edellinen viittaa fyysisen ympäristön piir-
teisiin, jotka ovat inhimillisen toiminnan 
annettuja rajoitteita. Jälkimmäinen viittaa 
aiemman inhimillisen toiminnan tuotta-
mien rakenteisiin, jotka ovat yhtä lailla 
myöhemmän inhimillisen toiminnan ra-
joitteita. 'Ensimmäinen luonto' ja 'toinen 
luonto' sekoittuvat, kun määrätyissä tilan-
teissa täsmennetään määrättyjen inhimil-
listen toimintojen ehtoja, Sekä joki että 
rautatie ovat valmiita kulkuväyliä anne-
tuilla sijoillaan. Rautatie on ihmistyön 
tuote, mutta se joutuu seurailemaan kui-
van maan harjanteita ja kiertämään vesis-
töjä. Joki on luonnon luomus, mutta sen 
väylää on voitu muuttaa, koskia perata, 
vedenkorkeutta säännöstellä. Missä on 
ratkaiseva ero? 

Käsiteparin avulla on mahdollista pilk-
koa "luonto" ja "kulttuuri" osiin: eri kult-
tuuriset käytännöt kehittyvät omilla luon-
toperustoillaan, jotka ovat 'ensimmäisen 
luonnon' ja 'toisen luonnon' yhteen-
kietoutumia. Luonto niveltyy historiaan, 
eri tilanteissa eri tavoin. Syntyy erilaisia 
yhdistelmiä, siis aitoa historiallista uutuut-
ta. 

'Ensimmäisen luonnon' ja 'toisen 
luonnon' käsiteparia käyttäen luonto voi-
daan myös liittää historialliseen selittämi-
seen, mutta ei yleisenä kaavana vaan em-
piirisesti selvitettävinä, eriytyvinä proses-
seina. Ympäristöhistoria voidaan tunnis-
taa kiinnostavaksi tutkimusalaksi, joka 
selvittää määrättyjen inhimillisten toimin-
tojen luonnonehtojen muotoutumista. 
Laajan mittakaavan ympäristöhistoriaa 
edustaa esimerkiksi Fernand Braudelin 
stimuloima vertaileva sivilisaatiohistoria. 
Sen sijaan koko ihmiskunnan ja maapal-
lon kattavat yhtenäishistoriat ovat lujasti 
ankkuroituja kulttuuri/luonto -vastakkai-
suuden määrittämään 'narratiiviseen 
kenttään', olipa niiden juonteena "luon-
non" valloittaminen ja hallitseminen tai 
ryöstäminen ja tuhoaminen. 

* * * 

On siis useita perusteita väittää, että 
"luonto" on hedelmällistä spesifioida ja 
jakaa osiin. Luonto nivoutuu ihmiseloon 
nimettyjen toimintojen paikkaan ja histo-
riaan sidottuina perustoina. Tästä seuraa, 
että luontosuhteen eettiset ongelmat ko-
rostuvat. On tehtävä täsmällisiä valintoja 
sen sijaan että voitaisiin vedota yleispäte-
viin sääntöihin. 

Luonto on pyritty määrittelemään mo-
raalisesti merkityksellisenä entiteettinä 
useasta eri lähtökohdasta, joita Markku 
Oksanen esittelee toisaalla tässä nume-
rossa. Nähdäkseni luontosuhteeseen liit-
tyy myös toinen ongelma, jonka voi il-
maista seuraavasti: 

Luonnon hyväksikäyttö on ihmiselle 
välttämätöntä, koska ihminen on luon-
nosta riippuvainen luonnon olio. Luonto 
muuttuu väistämättä, kun sitä käytetään. 
Miten voidaan määritellä ihmiselle salli-
tun vaikutuksen raja? Milloin ihminen 
"elää liikaa"? 

Käsittääkseni tämäkin ongelma eriy-
tyy, jälleen paikan, toiminnan ja historian 
vaihtelun mukaan. On selvästi mielekästä 
käyttää luontoa hyväksi mahdollisimman 
tehokkaasti aina, kun sitä käytetään. Tätä 
varten on mielekästä "ulkoistaa" hyödyn- 



tämisen kohteena olevat luonnon ainek-
set. Utilitarismiin perustuva taloudellinen 
laskelmointi ja kustannus—hyöty-analyysi 
on tähän käyttökelpoinen väline. Mark-
kinat voivat antaa käyttökelpoisen perus-
tan verrata keskenään eri luonnonaines-
ten arvoja. 

Mutta tämä ei ole kelvollinen koko 
luontosuhteen perustaksi. Objektivoivan 
kustannus—hyöty-laskelmoinnin pätevyys-
alue on rajoitettu. Kaikkia käytännöllisiä, 
luontoa muuttavia toimintoja ei voi alistaa 
kaavamaiselle utilitaristiselle kalkyylille. 

Tämä johtuu ensiksikin siitä, että hyö-
dyt ja haitat voivat määräytyä eri aikamit-
takaavoissa: hyödyt ovat usein välittömiä, 
haitat puolestaan kertyvät pitkien aikojen 
kuluessa. Hyödyt ja haitat voivat myös 
kohdistua eri ihmisiin: hyödyn saaja on 
usein täsmällisesti määritelty, haitat taas 
kohdistuvat epämääräisesti rajautuviin ih-
misjoukkoihin. Lisäksi "hyödyt" ja "haitat" 
voivat olla hyvin erilaisia: kaikkien ihmis-
ten kaikki luontoon liittyvät arvot eivät 
ole yhteismitallisia. Ne ovat kuitenkin ih-
miselämää aidosti konstituoivia arvoja. Ei 
ole mahdollista ulkoa päin määritellä jot-
kut, esimerkiksi taloudelliset arvostukset 
"rationaalisiksi" ja jotkut muut "irrationaa-
lisiksi". Charles Taylorin utilitarismia kriti-
koiva sanonta "the diversity of goods" 
(Philosophical Papers 2, Cambridge Uni-
versity Press, 1985) pätee myös luon-
tosuhteeseen. 

Ehkä tärkein kustannus—hyöty-lasken-
nan pätevyysalueen rajoite on, että vaka-
vimmat haitat eivät ole hyvin määriteltyjä 
vaan liittyvät luonteeltaan epämääräisiin 
uhkiin. Tämä juuri on "ekologisen kriisin" 
ydin. Uhkien vakavuus vaihtelee oleelli-
sesti sen mukaan, millaisen historian kul-
loinkin muutoksen kohteena oleva luon-
to on kokenut ja millaiset historialliset eh-
dot määräävät siihen kohdistuvia ihmis-
toimia. Ympäristöfundamentalismin pe-
rusta on olettamus, että luonnon muutta-
miseen liittyvät uhkat ovat ehdottomia. 
Tämä on harha. Uhkat ovat tilannesidon-
naisia: toiminnot, jotka suuressa mittakaa-
vassa ovat tuhoisia, ovat pienessä mitta- 

kaavassa harmittomia. 
Uhkien ,tilannesidonnaisuus ja kumu-

latiivisuus tekee mahdottomaksi luokitel-
la ihmistoimet yksikäsitteisesti kielletyiksi 
ja sallituiksi. Ongelmaa voidaan lähestyä 
systemaattisesti täsmentämällä uhkien ar-
viointiin liittyvää 'todistamistaakkaa' (Ul-
rich Beck käsittelee tätä laajemmin: Ris-
kiyhteiskunnan vastamyrkyt, Vastapaino 
1990). Todistamistaakka on perinteisesti 
asetettu haitan kärsijöille, joiden on kyet-
tävä näyttämään haitat todellisiksi ennen 
kuin niitä aiheuttaviin toimintoihin voi-
daan puuttua. Tämä noudattaa klassisen 
liberalismin ihanteita: kuka tahansa voi 
tehdä mitä tahansa kunnes toisin osoite-
taan. Mutta liberalistinen kaava ei päde, 
jos ympäristön muuttamisen seuraus ei 
ole selvästi identifioituva, sopivin toimen-
pitein korjautuva "haitta" vaan peruutta-
maton muutos, joka voidaan todentaa 
vasta jäkikäteen. Sukupuutto on tästä 
malliesimerkki: sukupuutto voidaan to-
dentaa vasta, kun se on tapahtunut, ja 
silloin se on peruuttamattomasti tapahtu-
nut. 

Peruuttamattomien muutosten uhates-
sa todistamistaakka tulisi kääntää, eli sal-
lia uhkaa mahdollisesti kärjistävät toimin-
nat vasta kun ne on osoitettu haitattomik-
si. Todistamistaakan ehdoton kääntämi-
nen on kuitenkin mahdotonta, koska ym-
päristöuhkia aiheuttaviin toimintoihin pä-
tee 'hajakuormituksen paradoksi'. Uhkat 
syntyvät kumulatiivisena tuloksena toi-
menpiteistä, jotka ovat yksittäin merkityk-
settömiä. 

Asetelma sivuaa luontosuhteen perus-
ongelmaa: inhimillinen toiminta muuttaa 
väistämättä ympäristöä, ja mikä tahansa 
inhimillinen toiminta voi muuttua tu-
hoisaksi rajana laajetessaan, mutta mitä 
tahansa toimintaa ei voida kieltää. Hiili-
dioksidin vapautuminen ilmakehään pa-
hentaa kasvihuoneilmiötä, mutta hengit-
tämistä ei silti voida kieltää. 

Keskustelu todistamistaakan täsmen-
tämisestä on kuitenkin hedelmällistä, 
koska se saattaa ympäristön muuttamises-
ta seuraavat uhkat rationaalisen arvioin- 



nin piiriin. Ongelma on tunnistaa uhkia 
kärjistävät vahingolliset toiminnat jo en-
nen kuin vahingot tulevat näkyviin. Tämä 
edellyttää paikan ja historian spesifioimis-
ta. Spesifioiduissa tilanteissa on mahdol-
lista asettaa ehdottomia kriteerejä, mutta 
tärkein vaatimus yhteiskunnallisia toimin-
toja suuremmassa mittakaavassa suunni-
teltaessa on varautua epävarmuuteen. 
Kuten Ulrich Beck on korostanut, ympä-
ristöuhkiin ei voi varautua modernin yh-
teiskunnan vakiintuneena menetelmällä, 
ottamalla vakuutus. Varautuminen epä-
varmuuteen voi käsittää ainakin kahden-
laatuisia toimenpiteitä: epäedullisten, 
muutosten ennakointi ja 'puskuroitumi-
nen' niiden varalta, sekä yhteiskunnallis-
ten käytäntöjen joustavuuden ja muuntu-
miskyvyn parantaminen. 

Uhkien arvioimiseksi tarvitaan ilmisel-
västi luonnontieteellistä ja teknistä asian-
tuntemusta. Joskin sukupuutto voidaan 
todentaa vasta jälkikäteen, niin sukupuut-
touhkan vakavuutta voidaan arvioida etu-
käteen. Globaaleja ongelmia ei voitaisi 
edes tunnistaa ilman globaalia havain-
nointiverkostoa. Uhkia arvioivan 'tekni-
sen rationaliteetin on väistämättä abstra-
hoiduttava eroon yksittäisistä ilmiöistä. 
Paikallisten toimintojen yhteys globaalei-
hin seurauksiin on näkymätön, siis teo-
reettisesti konstituoitu. 

Teknisen rationaliteetin korostaminen 
tuntuisi olevan ristiriidassa sen päätelmän 
kanssa, että luonnon ja kulttuurin yhteen-
kietoutuminen on paikka- ja historiasidon-
naista. Käsittääkseni ristiriita on todelli-
nen. Se voidaan kuitenkin tilannekohtai-
sesti ja tilapäisesti ylittää, sillä abstrahoiva 
rationaliteetti ja paikallistuntemus puhu-
vat eri asioista. Luonto/kulttuuri -komp-
leksin eri mittakaavoja ei voi johtaa toisis-
taan. Siksi tarvitaan monia näkökulmia 
samanaikaisesti, ei eldektisenä sekasot-
kuna vaan tietoisesti omaksuttuihin ja 
vaihtuvan 'positioihin' kiinnittyneinä. 
Tarvitaan myös provokaatioita, jotka se-
koittavat vakiintuneisiin tulkintoihin kiin-
nittyneitä 'narratiivisia kenttiä'. Paikalliset 
aloitteet ja 'maallikon näkökulma' kriti- 

koivat teknisen rationaliteetin suoravii-
vaista sokeutta; tekninen järki kritikoi 
paikallisten näyttämöiden nurkkakuntai-
suutta ja sisäistettyjä valtarakenteita. 

Myös ympäristökeskusteluun kaivataan 
Donna Harawayn kujeilevia kojootteja. 

* * * 

Useimmat ympäristökeskustelussa vakiin-
tuneet ajatustavat perustuvat olettamuk-
seen, että luonto on yhtenäinen, kulttuu-
rin "ulkopuolinen" kokonaisuus ja yhte-
näisen inhimillisen vaikutuksen kohtee-
na. "Ekokatastrofi" on luonnon vähittäi-
sen mutta vääjäämättä etenevän tuhoutu-
misen lopullinen tulos. 

Uudenlaiset kuvat ovat tarpeen. Hau-
raus (fragility) on luonnon luonnehtimi-
seksi hedelmällinen metafora. Se koros-
taa ekologisten systeemien tilannesidon-
naisuutta sekä luontoon kohdistuvien ih-
mistointen epälineaarisia vaikutuksia: syy 
ja seuraus eivät ole aina samat, vaan se, 
mitä seuraa, riippuu siitä, mitä on aiem-
min tapahtunut. 

'Hauraalla' ekologisella systeemillä on 
useita vaihtoehtoisia tiloja. Järvi voi olla 
kirkasvetinen tai rehevöitynyt, maaperä 
tuottava tai happamoitunut, rinnemaa nii-
tyn peittämä tai eroosion kovertama. 
Nämä kaikki ovat yhtä "ekologisia". 
"Luonnolle" on yhdentekevää, missä tilas-
sa tietty ekologinen systeemi on. Ihmisille 
tämä ei yleensä ole yhdentekevää. 

On myös luotava uusia kuvia ongel-
mien luonteesta sekä hämmennettävä 
vanhoja. Ongelmien määrittely sisältää 
ainå ajatuksen ongelmien ratkaisemisen 
tavoista, ja uudet määrittelyt voivat siis 
osoittaa uusia ratkaisuja. Olisi typerää ku-
vitella, että ympäristöongelmien ratkaise-
misen tavat ovat jo tiedossa. Ongelmille ei 
ylimalkaan ole yhtä, rationaalisesti joh-
dettavaa ratkaisua, koska ei ole olemassa 
yhtä, rationaalisesti jäsentynyttä maail-
maakaan. 

Entä ympäristöpolitiikka? 
011essamme viime vuonna viettämäs-

sä joulua Lontoossa Teemu piirsi jatku-
vasti matkapäiväkirjaan pommi- ja dyna- 



miittikuvia. Tämä alkoi, kun jouduimme 
pommiuhkauksen vuoksi tiedemuseosta 
kadulle. Isäntämme ktytti Lontoon henki-
sestä ilmapiiristä sanontaa "civil war". 
Taustana on Pohjois-Irlannin konflikti, 
joka vaikutti parikymmentä vuotta sitten 
periaatteessa yksinkertaiselta joskin traa-
giselta Englannin siirtomaavallan seu-
rausilmiöltä. Nyt Pohjois-Irlanti näyttää 
kietoutuneen pysyvään painajaismaisen 
väkivallan kierteeseen — Jugoslavia Länsi-
Euroopan sydämessä. 

Kokemuksen kauhistuttavuus oli sii-
nä, miten helppoa pommiuhkat oli miel-
tää tavanomaiseksi arkipäivän harmiksi. 
Kuitenkin taustalla on tragedia, jonka rin-
nalla puhuminen luonnosta vaikuttaa 
melkein rikolliselta. 

Ympäristöongelmat kietoutuvat yti-
miään myöten yhteiskunnallisiin ongel-
miin ja ristiriitoihin, koska "luonto" on 
kaikissa yhteiskunnallisissa prosesseissa 
sisäistettynä läsnä. Ympäristöpolitiikan 
uskottavuuden suurin ongelma on luoda 
tai kuvitella luotavaksi olosuhteet, joissa 
uskottava puhuminen ympäristön suoje-
lemisesta on ylimalkaan mahdollista. 

Mutta ehkä luonnosta voidaan sitten-
kin puhua myös yhteiskunnallisen kaaok- 

sen keskellä, mikäli kyetään luomaan 
joustavia yhteyksiä abstrahoivan mutta 
rajoistaan tietoisen teknisen rationalitee-
tin sekä demokraattisten, tilannesidon-
naisten, ihmisten tarpeita ja traditioita 
kunnioittavien aloitteiden välille. Funda-
mentalisti ympäristönsuojelun teknisten 
vaatimusten suhteen on hedelmätön 
myös siksi, että ihmisiltä ei voi edellyttää 
sellaista mikä on heille mahdotonta. Eriy-
tyneiden yhteiskunnallisten tilanteiden 
kunnioittaminen edellyttää aitoa solidaa-
risuutta, jota esimerkiksi Richard Rorty 
(Contingency, Irony, Solidarity, Cambrid-
ge University Press, 1988) ja Zygmunt 
Bauman (Intimations of Postmodernity) 
peräävät. Etäisyyttä ottavan harkinnan ja 
solidaarisuuden yhdistämiseksi ei ole 
yleispätevää kaavaa. Mikäli se ylimalkaan 
toteutuu, se toteutuu tilanteiden erityis-
laatua kunnioittavien vähittäisten proses-
sien tuloksena. 

Totaalisen tuhon profetiat ovat itsensä 
toteuttavia. Luonnon, kulttuurin ja kult-
tuuri—luonto-suhteen hajottaminen osiin on 
sen sijaan toivoa herättävä toimi: jos kaik-
kea ei ole tarpeen ratkaista kerralla, niin 
tulee mahdolliseksi löytää täsmennettyi-
hin ongelmiin täsmennettyjä ratkaisuja. 


