YRIO HAILA

LUONNON ONGELMA

Luonto on nykykulttuurille ongelma.
Timi ilmaistaan usein sanonnalla “kult-
tuuri on tullut kykeneviksi tuhoamaan
luonnon”. Mutta luontoa ei tietenkidin voi
varsinaisesti tuhota. Inhimilliset toimet ei-
vit myoskdin voi “hivittid maapallolta
elimii”; elimid on selvinnyt maapallon
geologisen historian aikana paljon suu-
rempien mullistusten yli kuin mit4 ihmis-
toimet voivat saada aikaan. Sen sijaan
kulttuuri niyttid tulleen kykeneviksi
muuttamaan maapallon ekologisia olo-
suhteita niin paljon, etti sen oman ole-
massaolon ehdot tuhoutuvat.

Ongelma on miidritelld tdsmillisesti
kulttuurin luonnonehdot. Ympiristbongel-
mien koko summa, nykykulttuurin luon-
tosuhteen ilmiasu, ei anna ongelmaan sel-
vdd vastausta vaan pikemminkin him-
mentdi sitd. Tdmi tuli ilmeiseksi jo 20
vuotta sitten Rooman Klubin julkaistua ra-
porttinsa kasvun rajoista: "raja” voidaan
miiritelld vain tekemilld vahvoja oletuk-
sia jostakin, mik4 uhkaa johtaa sen murtu-
miseen. "Ekologinen kriisi” on kiyttokel-
poinen metafora, mutta sitd tismillisesti
miiriteltdessd joudutaan vetoamaan tule-
vaan katastrofiin, joka on (Pasi Falkin sa-
noin, tiede & edistys 4/90): ... tulevaisuu-
teen ekstrapoloitu ja samalla projisoitu ei-

vield-tapahtunut eli ei-tapahtuma”. "Eko-
katastrofin” hahmotelmat ovat yhteiskun-
nallisia projektioita, niilli ei ole puhdasta
luonnollista sisdltod.

Kulttuurin luonnonehtojen tismenti-
misti himmentid myos se, etti monet
ekologisiksi katastrofeiksi” nimitetyt ta-
pahtumat eivit itse asiassa juurikaan vai-
kuta ekologisiin prosesseihin. Tshernoby-
lista purkautunut siteily on aiheuttanut
vakavia inhimillisid ja sosiaalisia ongel-
mia, mutta sen vaikutus ekologisiin sys-
teemeihin on mititon. Voimaperiiset mut-
ta paikallisesti rajoittuneet ympdristotuhot
ovat suuremmassa ekologisessa mittakaa-
vassa merkityksettomii.

Kulttuurin yleisid luonnonehtoja on
kisittddkseni mahdotonta miiritelld kah-
desta syystd: ensiksi, luonnonehdot ovat
sidoksissa paikkaan, joka on inhimillisen
vaikutuksen kohteena, toimintaan, jonka
vilitykselld inhimillinen vaikutus toteu-
tuu, seki historiaan, joka on tuottanut
paikan erityisine ekologisine piirteineen
sekd toiminnan erityisine yhteiskunnal-
lisine ehtoineen. Luonnonehdot voidaan
tismentii vain, mikili nimi kaikki tekijit
voidaan tismentdd, mutta timd juuri on
koko maapallon mitassa mahdotonta.

Toiseksi, luonnonehdot voivat mai-


https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg

e LUONNON ONGELMA 2

1/93

T&E

riytyd joko ihmisten elinympiriston tai
ekologisten prosessien vilitykselld, ja
nami ovat osittain riippumattomia toisis-
taan. Thmisiin voi ympiriston vilitykselld
kohdistua tuhoisia vaikutuksia vaikka
ekologiset prosessit eivit muuttuisi lain-
kaan. Inhimillisen toimeentulon ja hyvin-
voinnin ehtoja ei voi lukea luonnosta "ul-
kopuolisina” rajoitteina, koska ihmiselo ja
"luonto” eivit ole ulkoisessa suhteessa
toisiinsa vaan livistivit toisensa; "luonto”
on inhimillisen olemassaolon sisidinen
ehto ja edellytys. Se "luonto”, jota radio-
aktiivinen siteily lihinni vaarantaa, on
ihmiskehon sisipuolella.

Globaalit ongelmat, esimerkiksi kasvi-
huoneilmio, sisiltyvit niiden miirittely-
ongelmien piiriin. Ilmastonmuutos ei uh-
kaa "luontoa” tai "maapallon elimii”, se
uhkaa tiettyjen, paikkaan sidottujen so-
siaalisten jdrjestelmien perustaa seki tiet-
tyjen, paikkaan sidottujen ekologisten jir-
jestelmien sdilymistd. Sen aiheuttamat on-
gelmat ovat erilaisia eri osissa maailmaa ja
eri ihmisille. Vaikka ongelmat kisjistyvit,
maapallo ei vilttimitti yhtenidisty koko
ihmiskunnan yhteiseni elinympiristoni.
Yhteiskuntahistoriat kietoutuvat yhteen
ongelmien kanssa, kuten Ari Siiriinen to-
teaa Afrikan ekokriisisti toisaalla tissd
numerossa. Ilmastonmuutoksen "luonto”
ei ole kaikkialla sama.

* k Xk

"Luonto” on siis kovin epdmiiriinen ki-
site pyrittdessd tdsmentdmiin kulttuurin
olemassaolon ehtoja.

"Luonto” on linsimaisessa traditiossa
tavattu miiritelld inhimillisen kulttuurin
ulkopuoliseksi. Luontosuhteen aatehisto-
ria on kohtuullisen hyvin selvilld, joskin
se esitetddn usein liian kaavamaisesti silk-
kana luonnon alistamisen pitkini linjana.
Luonnon "ulkoistuminen” ei kuitenkaan
sininsd miirdd luontosuhteen sisiltdi:
"ulkoistettu” luonto voi olla — ja on eri
aikakausina ollut — joko vaalinnan tai val-
loittamisen kohde, joko hyvin elimin
miirittelevien normien perusta tai elimin
mahdollisuuksia rajoittava armoton pakko.

Luonnon “ulkoistaminen” Kkiteytyy
modernin luonnontieteen tavoitteessa ke-
hittidd yleispitevit, objektiiviset metodit,
joiden avulla luontoon suuntautuva sub-
jekti voi selvittid ulkopuolellaan olevassa
maailmassa vallitsevat lait. T4td "neutraa-
lia” tehtdvdi suorittava tiede on ollut va-
listuksen jilkeen osa jirjen legitimaatio-
perustaa sen raivatessa tilaa itseniisyydel-
leen hallitsemattomien voimien, mm.
luonnon, kustannuksella (kuten Zygmunt
Bauman pelkistii, Intimations of Postmo-
dernity, Routledge, 1992). Linsimaiden
moderni kausi on epiilemittid uusi vaihe
kulttuurin luontosuhteen historiassa. -

Luonnon "ulkoistaminen” on vakiin-
nuttanut nikemyksen, etti kulttuuri ja
luonto muodostavat vastakohtaparin. Ti-
hin kytkeytyy liheisesti joukko muita
dualismeja, esimerkiksi subjekti/objekti,
sisdinen/ulkoinen, jirki/tunne, kaupun-
ki/maaseutu, mies/nainen.,

Ekologinen kriisi korostaa kulttuu-
ri/luonto -dualismiin liittyvii ylipddsemit-
tomid vaikeuksia. Ekologinen kriisi pa-
kottaa tunnustamaan, etti ihminen on
luonnon tuote ja osa. Mutta tistd seuraa,
ettd ihminen on myos luonnollinen toimi-
ja, eikd inhimillisten toimien ja "luonnol-
listen” tapahtumien vililld siis voi olla eh-
dotonta rajaa. Missi mielessi luonto on
inhimillisten toimien "ulkopuolella”?

"Ulkopuolen” ja "sisipuolen” ehdoton
erottaminen toisistaan on ylimalkaan mie-
livaltaista. Timi koskee erityisesti elolli-
sen luonnon yksikoitd. Elollisten yksikoi-
den olemassaolo perustuu jatkuviin pro-
sesseihin, jotka tapahtuvat rajapintojen
lipi ulkoa sisdin ja sisiltd ulos. Jos "ulko-
puoli” eliminoidaan, prosessit lakkaavat.
Timi voidaan sanoa vield painokkaam-
min: elollisten yksikdiden elintoimintojen
tirkeimmit *ulkoiset” ehdot on "sisdistet-
ty” (ks. Y1j6 Haila & Richard Levins, Eko-
logian ulottuvuudet, Vastapaino 1992).

Ulkopuolen/sisipuolen eroon ja vas-
takkaisuuteen kiinnittynyt tarkkailu ei ha-
vaitse titd yhteenkietoutumista. Sama vai-
keus kohdataan pyrittiessi miirittele-
miin kulttuurille normeja "ulkopuolises-



ta” luonnosta: kulttuurin tirkeimmiit
luonnonehdot eivit ehki ole "ulkopuo-
lella” vaan yhteiskunnallisiin kdytintdihin
sisdistettyind.

Kulttuuri/luonto -dualismi on puretta-
va. Titd ei kuitenkaan voi toteuttaa luo-
malla uusi dualismi, jonka kohtioina ovat
dualismi yleensi” ja sen vaihtoehto. Til-
lainen piirre sisiltyy esimerkiksi Arne
Naessin perustamaan syviekologiseen
ajatteluun (deep ecology), joka pyrkii ylit-
timiidn kulttuuri/luonto -vastakkaisuu-
den luonnon omista periaatteista kisin.
Tami ei ole mahdollista, koska "luonnon
omat periaatteet” ovat kulttuurisia konst-
ruktioita. Tuloksena on dualismi uudella
tasolla, "ekologinen ajattelu” vastaan "pe-
rinteinen ajattelu”.

Kysymys kuuluu, miten siirtyd dualis-
mien tuolle puolen?

% %k 3k

Yhdysvaltalainen aatehistorioitsija ja kult-
tuurikriitikko Donna Haraway on tuotan-
nossaan etsinyt vaihtoehtoa kulttuuri/luon-
to -vastakkainasettelulle. Hinen tirkeim-
mit kifjoituksensa on koottu kahteen 4s-
kettiin ilmestyneeseen esseekokoelmaan:
Primate Visions. Gender, Race, and Na-
ture in the World of Modern Science,
Routledge, 1989, seki Simians, Cyborgs,
and Women. The Reinvention of Nature,
Routledge, 1991.

Kidellistutkimus on Harawayn nimen-
omainen tarkastelukohde. Hin peruste-
lee timin toteamalla, ettd apina sijaitsee
kulttuurin ja luonnon vilimaastossa. Suh-
tautuminen suuriin kidellisiin, ”ihmis-
apinoihin”, noudattelee ja heijastaa muu-
toksia luonnon Kkulttuurisessa kuvassa.
Kuva apinasta on ihmiskuvan kidintdpuo-
li. Apina oli ongelma jo Jean-Jacques
Rousseaulle.

Kirjaan Primate Visions sisiltyy sarja
esseiti, joissa Haraway kiy yksityiskoh-
taisesti l4pi kidellistutkimusta 1900-luvun
aikana hallinneet nikemykset. Niennii-
sen neutraali luonnontieteellinen tutki-
mus on objektivoinut tutkimuskohteensa
kulttuuristen mallien ehdoilla. Vuosisa-

dan vaihteessa apinat asetettiin tdytettyi-
ni luonnonhistorialliseen museoon ilmen-
timiin eksoottisen ja villin mutta samalla
pelottavan luonnon kesyttimisti. 20-lu-
vulla apinat pantiin laboratorioon mielen
manipuloinnin simulaattoriksi. Juuri en-
nen toista maailmansotaa apinat siirrettiin
takaisin luontoon esimerkiksi Puerto Ri-
con ulkopuolella sjjaitsevalle Cayo San-
tiagon pikkusaarelle "luonnollisiin yhdys-
kuntiin”, joita kiytettiin kyberneettisten
sditelymallien havainnollistajina. Toisen
maailmansodan jilkeen on aloitettu alku-
perdisilld asuinsijoillaan eldvien apinoiden
pitkdaikaistarkkailu. Siihen osallistuneet
feministitutkijat ovat 60-luvulta lihtien
kyseenalaistaneet aiemmin itsestdinsel-
vyyksind otettuja objektivointeja. Apina-
laumat ovat muuttuneet komplekseiksi,
yksildiden vilisiin suhteisiin ja kognitiivi-
siin prosesseihin perustuviksi yhteisoiksi.

Apinaa on mahdotonta tutkia tekemit-
ta ennakko-oletuksia apinan "luonnosta”
seki “ihmisluonnosta” sen taustaksi. Tut-
kimustulokset ja niiden taustaolettamuk-
set sekid tulkintayhteydet kehittyvit yh-
dessi. Haraway kiyttidi tistd kokonaisuu-
desta nimitystd ’narratiivinen kenttd’.
Aiempien ratkaisujen luomilla instituuti-
oilla on keskeinen osa narratiivisten kent-
tien kiinnittymisessi: luonnontieteellinen
museo, laboratoriohzkki, luontoon sijoi-
tettu apinatarha tai havainnoinnin meto-
dologiset sitoumukset rajoittavat tutki-
muksen ja tulkinnan mahdollisia maail-
moja seki uusintavat taustana olevia olet-
tamuksia ja ennakkoluuloja.

Harawayn johtopditokset muistutta-
vat esimerkiksi Bruno Latourin ajatuksia
tieteen sosiaalisesta konstruoitumisesta.
Haraway pitdd kuitenkin konstruktivis-
mia puolinaisena ratkaisuna. Joskin tutki-
muskiytintjid harjoitetaan sosiaalisesti
luoduissa tilanteissa, ne ovat siiti huoli-
matta kdytdntojd. Tiedon sidonnaisuuk-
sien paljastuminen saattaa tiedon univer-
saalisuuden epiilyksenalaiseksi. Mutta
tirkedtid onkin ymmirtii spesifeji maail-
moja, irrottautua tieteellisen universaali-
maailman pakkomielteesti.

2

YW119NO NONNONT

181 o

g£6/1



e LUONNON ONGELMA 4

1/93

T&E

Spesifien maailmojen taustana ei ole
yleispitevii perustaa vaan vaihtoehtoisia
perustoja, eri lihtokohtiin kiinnittyvid
‘narratiivisia kenttid’. Mikid4n niisti ei ole
sen "todempi” kuin toinen. Niiti voidaan
kuitenkin verrata keskeniin Kriteereilli,
jotka ovat liheisempii ja helpompia kuin
"todenmukaisuus”. Voidaan esimerkiksi
hyviksyd apina yhdeksi kidellistutki-
muksen osapuoleksi ja kysyd: miki vaih-
toehdoista on apinan kannalta paras?
"Apinan paras” ei ole yksikisitteisesti
midrittyvd, mutta timi juuri on tirkei
johtopiitos. Seki tieto ettd sen arvioinnin
kriteerit ovat tilannesidonnaisia. Sen tun-
nustaminen parantaa mahdollisuuksia
ymmiirtii tiedon niveltyminen nimettyjen
yhteiskunnallisten kiytint6jen ja ristiriito-
jen osaksi ja perustaksi.

Kaiken ldvistivit dualismit ovat jiin-
netti uskosta, etti tieto on universaalia.
Siksi dualismeja ei voi voittaa etsimilld
olotilaa niiden ulkopuolelta. Harawayn
ehdotus dualismien purkamisen tavaksi
on provokaatio, hiviistys. Sen tavoittee-
na ei ole kehittii puhdasta tietoa viiristy-
neen tilalle ja vastapainoksi vaan osoittaa
puhtaan ja viiristyneen suhteellisuus,
kaikkien ’narratiivisten kenttien’ kiinnit-
tyneisyys.

Harawayn tirkein provokaatio on ky-
borgi, jonka hin esittelee esseessiin "A
cyborg manifesto: science, technology,
and socialist-feminism in the late twen-
tieth century" (kokoelmassa Simians, Cy-
borgs, and Women; ilmestynyt alunperin
1985). Kyborgit ovat teknistyneen maail-
man puoleksi luonnollisia ja puoleksi
kulttuurisia olioita, jotka olemassaolol-
laan hiivyttivit luonnon ja kulttuurin ra-
jan. Kaikissa artefakteissa on lisni seki
luonto ettd kulttuuri. Kyborgi on tilli ve-
teen piirretylld rajalla liikkkuva, tismilliset
miiritykset viistivi olio.

Kyborgi sijoittuu ristiriitaisten 'narratii-
visten kenttien’ leikkauskohtaan ja hi-
mirtdd siten itse kentit. Hedelmillinen
provokaatio syntyy siitd, ettd maailmaa ji-
sentdvii periaatteita loukataan tietoisesti,
kiinnitetd4dn uuden ’narratiivisen kentdn’

kiintopisteet vanhojen kenttien viliselle
kielletylle alueelle. Provokaatio purkaa
vanhaa ja luo uutta. Se tarvitsee kiinne-
kohdan, position, mutta ei voi jahmettyi
paikoilleen. Harawayn provokatiivisuu-
den sankari on ilveiliji, temppuilija, ko-
jootti, joka vaihtelee omia positioitaan
kiinnittymittd koskaan ulkoa annettuihin
koordinaatteihin. Kojootti puikkelehtii
maailmaa jisentivien kenttien lomassa,
ilveilee ja esittdid kiusallisia kysymyksi4,
ei odota vastauksia.

* k %

Apinat liittyvit kulttuuri/luonto -dualis-
miin paitsi inhimillisesti ladattuina tutki-
muobjekteina myos siksi, ettd ze ovat "ih-
mistyneet” meiksi. Ongelma tissi on seu-
raava: jos "apinan ihmistyminen” mielle-
tddn siirtymiseksi eldinkunnasta kulttuu-
riin, niin "luonnon” ja "kulttuurin” viliin
joudutaan olettamaan johonkin kohtaan
katkos. "Kulttuuri” on jotakin muuta kuin
"luonto”.

Eldintieteilija E. O. Wilsonin perusta-
man sosiobiologian eris motivaatio on
eettinen vakaumus, ettd katkos voidaan
valttid johtamalla ihmisen ja apinan piir-
teet ja kidyttdytyminen samoista peruspe-
riaatteista. Tamin ajatuksen mukaan
"luonto” ja "kulttuuri” ovat yhti, koska ne
ovat saman mekanismin alaisia.

Mutta sosiobiologian mekaniikalle on
vaihtoehto, joka tunnustaa kulttuurin oma-
laatuisuuden postuloimatta kuitenkaan
rajaa luonnon ja kulttuurin viliin, nimit-
tdin purkaa kulttuurin ja luvonnon historiat
osiin ja hahmotella yhden kehityslinjan
sijasta eriytyvid historioita. Biologista evo-
luutiota koskevien kisitysten monipuolis-
tuminen luo tille osaltaan perustaa. Evo-
luutiota ei endi pideti yksilinjaisena edis-
tyksend alemmasta korkeampaan, miki
tuottaa aste- ja laatueroja askelmien vilil-
le, vaan uudenlaisten yhdistelmien satun-
naisena syntymiseni kisilld olevista ai-
neksista uusissa tilanteissa. Ranskalainen
Nobel-molekyylibiologi Frangois Jacob
otti timin luonnehtimiseksi kiyttoon ter-
min ’nikkarointi’, erotukseksi tarkoituk-



senmukaisen evoluution mallista.

Onko kulttuuri syntynyt evolutiivisen
'nikkaroinnin’ sivutuotteena? Ajatusta tu-
kee se, ettd inhimillisen kulttuurin biolo-
ginen perusta voidaan ymmirtid oletta-
matta ihmiselle mit4din erityisominaisuuk-
sia: inhimillisen kulttuurin tekee mahdol-
liseksi muillakin eldimilld esiintyvien piir-
teiden uudenlainen yhdistelmi. Kulttuuri-
sen ihmisen evoluution kulku Chahmo’,
kuten Bjorn Kurtén luonnehti /&e:n nu-
merossa 1/81) on ollut polveileva. Inhi-
millisen kulttuurin taustalla on toki kes-
keisiia murroksia, mutta eriit biologisen
evoluution varhaisemmat murrokset, esi-
merkiksi tumallisen solun tai monisolui-
sen organismin synty, ovat paljon niit4
draniaattisempia ja siis vaikeammin selit-
tyvid.

Luonnon ja kulttuurin historiallisen
keskindissuhteen vyyhted avattaessa on
hedelmiillistd erottaa toisistaan kisitteet
ensimmdinen luonto ja toinen luonto.
Edellinen viittaa fyysisen ympériston piir-
teisiin, jotka ovat inhimillisen toiminnan
annettuja rajoitteita. Jilkimmiinen viittaa
aiemman inhimillisen toiminnan tuotta-
miin rakenteisiin, jotka ovat yhtd lailla
myohemmin inhimillisen toiminnan ra-
joitteita. "Ensimmiinen luonto’ ja ’toinen
luonto’ sekoittuvat, kun miirityissi tilan-
teissa tismennetiin midrittyjen inhimil-
listen toimintojen ehtoja. Sekd joki ettd
rautatie ovat valmiita kulkuviylid anne-
tuilla sijoillaan. Rautatie on ihmistydn
tuote, mutta se joutuu seurailemaan kui-
van maan harjanteita ja kiertimiin vesis-
t0jd. Joki on luonnon luomus, mutta sen
viyliid on voitu muuttaa, koskia perata,
vedenkorkeutta sidinnostelld. Missd on
ratkaiseva ero?

Kisiteparin avulla on mahdollista pilk-
koa "luonto” ja "kulttuuri” osiin: eri kult-
tuuriset kdytinnot kehittyvit omilla luon-
toperustoillaan, jotka ovat ‘ensimmiisen
luonnon’ ja ’toisen luonnon’ yhteen-
kietoutumia. Luonto niveltyy historiaan,
eri tilanteissa eri tavoin. Syntyy erilaisia
yhdistelmii, siis aitoa historiallista uutuut-
ta.

Ensimmiisen luonnon’ ja ’toisen
luonnon’ kisiteparia kiyttden luonto voi-
daan myos liitt44 historialliseen selittimi-
seen, mutta ei yleiseni kaavana vaan em-
piirisesti selvitettdvini, eriytyvinid proses-
seina. Ympiristohistoria voidaan tunnis-
taa kiinnostavaksi tutkimusalaksi, - joka
selvittdd miirittyjen inhimillisten toimin-
tojen luonnonehtojen muotoutumista.
Laajan mittakaavan ympiristohistoriaa
edustaa esimerkiksi Fernand Braudelin
stimuloima vertaileva sivilisaatiohistoria.
Sen sijaan koko ihmiskunnan ja maapal-
lon kattavat yhteniishistoriat ovat lujasti
ankkuroituja kulttuuri/luonto -vastakkai-
suuden midrittdimidin ’narratiiviseen
kenttiin’, olipa niiden juonteena "luon-
non” valloittaminen ja hallitseminen tai
rydstiminen ja tuhoaminen.

* %k k

On siis useita perusteita viittda, ettd
"Juonto” on hedelmillistd spesifioida ja
jakaa osiin. Luonto nivoutuu ihmiseloon
nimettyjen toimintojen paikkaan ja histo-
riaan sidottuina perustoina. T4std seuraa,
ettd luontosuhteen eettiset ongelmat ko-
rostuvat. On tehtdvi tismillisid valintoja
sen sijaan ettd voitaisiin vedota yleispate-
viin sddntoihin.

Luonto on pyritty miirittelemdin mo-
raalisesti merkityksellisend entiteettini
useasta eri lihtokohdasta, joita Markku

‘Oksanen esittelee toisaalla tissi nume-

rossa. Nihdikseni luontosuhteeseen liit-
tyy myOs toinen ongelma, jonka voi il-
maista seuraavasti:

Luonnon hyviksikidytté on ihmiselle
vilttimitontd, koska ihminen on luon-
nosta riippuvainen luonnon olio. Luonto
muuttuu viistimittd, kun sitd kdytetdin.
Miten voidaan miaritelld ihmiselle salli-
tun vaikutuksen raja? Milloin ihminen
”eldd liikaa”?

Kisittddkseni timikin ongelma eriy-
tyy, jilleen paikan, toiminnan ja historian
vaihtelun mukaan. On selvisti mielekistd
kiyttdd luontoa hyviksi mahdollisimman
tehokkaasti aina, kun sitd kidytetddn. Tatd
varten on mielekisti "ulkoistaa” hyodyn-

9

YWT1I9NO NONNONT

131

g£6/1



e LUONNON ONGELMA O

1/93

T&E

timisen kohteena olevat luonnon ainek-
set. Utilitarismiin perustuva taloudellinen
laskelmointi ja kustannus-hyoty-analyysi
on tihin kiyttokelpoinen viline. Mark-
kinat voivat antaa kiyttokelpoisen perus-
tan verrata keskeniin eri luonnonaines-
ten arvoja.

Mutta timi ei ole kelvollinen koko
luontosuhteen perustaksi. Objektivoivan
kustannus-hyoty-laskelmoinnin pitevyys-
alue on rajoitettu. Kaikkia kiytinnollisii,
luontoa muuttavia toimintoja ei voi alistaa
kaavamaiselle utilitaristiselle kalkyylille.

T4mi johtuu ensiksikin siiti, ettd hyo-
dyt ja haitat voivat mi4riytyd eri aikamit-
takaavoissa: hyodyt ovat usein vilittdmii,
haitat puolestaan kertyvit pitkien aikojen
kuluessa. Hyoddyt ja haitat voivat myos
kohdistua eri ihmisiin: hyddyn saaja on
usein tismillisesti miiritelty, haitat taas
kohdistuvat epimiiriisesti rajautuviin ih-
misjoukkoihin. Lisiksi "hyodyt” ja "haitat”
voivat olla hyvin erilaisia: kaikkien ihmis-
ten kaikki luontoon liittyvit arvot eivit
ole yhteismitallisia. Ne ovat kuitenkin ih-
miseldmdd aidosti konstituoivia arvoja. Ei
ole mahdollista ulkoa piin méiritelld jot-
kut, esimerkiksi taloudelliset arvostukset
”rationaalisiksi” ja jotkut muut "irrationaa-
lisiksi”. Charles Taylorin utilitarismia kriti-
koiva sanonta "the diversity of goods”
(Philosophical Papers 2, Cambridge Uni-
versity Press, 1985) pitee myods luon-
tosuhteeseen.

Ehki tirkein kustannus-hyoty-lasken-
nan pitevyysalueen rajoite on, ettd vaka-
vimmat haitat eivit ole hyvin miiriteltyjd
vaan liittyvit luonteeltaan epimiiriisiin
uhkiin. T4mi juuri on "ekologisen kriisin”
ydin. Uhkien vakavuus vaihtelee oleelli-
sesti sen mukaan, millaisen historian kul-
loinkin muutoksen kohteena oleva luon-
to on kokenut ja millaiset historialliset eh-
dot miidridvit sithen kohdistuvia ihmis-
toimia. Ympiristofundamentalismin pe-
rusta on olettamus, ettd luonnon muutta-
miseen liittyvdt uhkat ovat ehdottomia.
Timi on harha. Uhkat ovat tilannesidon-
naisia: toiminnot, jotka suuressa mittakaa-
vassa ovat tuhoisia, ovat pienessid mitta-

kaavassa harmittomia.

Uhkien tilannesidonnaisuus ja kumu-
latiivisuus tekee mahdottomaksi luokitel-
la ihmistoimet yksikisitteisesti kielletyiksi
ja sallituiksi. Ongelmaa voidaan lihestyi
systemaattisesti tismentimilld uhkien ar-
viointiin liittyvi4 ’todistamistaakkaa’ (Ul-
rich Beck kisittelee titid laajemmin: Ris-
kiyhteiskunnan vastamyrkyt, Vastapaino
1990). Todistamistaakka on perinteisesti
asetettu haitan kirsijoille, joiden on kyet-
tivd ndyttimidin haitat todellisiksi ennen
kuin niitd aiheuttaviin toimintoihin voi-
daan puuttua. Timi noudattaa klassisen
liberalismin ihanteita: kuka tahansa voi
tehdid mitd tahansa kunnes toisin osoite-
taan. Mutta liberalistinen kaava ei pide,
jos ympiristdon muuttamisen seuraus ei
ole selvisti identifioituva, sopivin toimen-
pitein korjautuva “haitta” vaan peruutta-
maton muutos, joka voidaan todentaa
vasta jikikiteen. Sukupuutto on tistd
malliesimerkki: sukupuutto voidaan to-
dentaa vasta, kun se on tapahtunut, ja
silloin se on peruuttamattomasti tapahtu-
nut.

Peruuttamattomien muutosten uhates-
sa todistamistaakka tulisi kd4dntii, eli sal-
lia uhkaa mahdollisesti kirjistdvit toimin-
nat vasta kun ne on osoitettu haitattomik-
si. Todistamistaakan ehdoton kiintimi-
nen on kuitenkin mahdotonta, koska ym-
piristduhkia aiheuttaviin toimintoihin pa-
tee ’hajakuormituksen paradoksi’. Uhkat
syntyvit kumulatiivisena tuloksena toi-
menpiteistd, jotka ovat yksittdin merkityk-
settomid.

Asetelma sivuaa luontosuhteen perus-
ongelmaa: inhimillinen toiminta muuttaa
vaistimittd ympiristdd, ja mikid tahansa
inhimillinen toiminta voi muuttua tu-
hoisaksi rajatta laajetessaan, mutta mitd
tahansa toimintaa ei voida kieltdd. Hiili-
dioksidin vapautuminen ilmakehiin pa-
hentaa kasvihuoneilmitti, mutta hengit-
tdmisti ei silti voida kieltda.

Keskustelu todistamistaakan tismen-
timisesti on kuitenkin hedelmillisti,
koska se saattaa ympiristdon muuttamises-
ta seuraavat uhkat rationaalisen arvioin-



nin piiriin, Ongelma on tunnistaa uhkia
kigjistdvit vahingolliset toiminnat jo en-
nen kuin vahingot tulevat nikyviin. T4mi
edellyttii paikan ja historian spesifioimis-
ta. Spesifioiduissa tilanteissa on mahdol-
lista asettaa ehdottomia kriteerejd, mutta
tirkein vaatimus yhteiskunnallisia toimin-
toja suuremmassa mittakaavassa suunni-
teltaessa on wvarautua epdvarmuuteen.
Kuten Ulrich Beck on korostanut, ympi-
ristduhkiin ei voi varautua modernin yh-
teiskunnan vakiintuneella menetelmilli,
ottamalla vakuutus. Varautuminen epi-
varmuuteen voi Kkisittdd ainakin kahden-
laatuisia toimenpiteitd: epiedullisten
muutosten ennakointi ja ’puskuroitumi-
nen’ niiden varalta, seki yhteiskunnallis-
ten kiytintdjen joustavuuden ja muuntu-
miskyvyn parantaminen.

Uhkien arvioimiseksi tarvitaan ilmisel-
visti luonnontieteellisti ja teknistd asian-
tuntemusta. Joskin sukupuutto voidaan
todentaa vasta jilkikiteen, niin sukupuut-
touhkan vakavuutta voidaan arvioida etu-
kiteen. Globaaleja ongelmia ei voitaisi
edes tunnistaa ilman globaalia havain-
nointiverkostoa. Uhkia arvioivan ’tekni-
sen rationaliteetin’ on viistimittid abstra-
hoiduttava eroon vyksittdisistd ilmioisti.
Paikallisten toimintojen yhteys globaalei-
hin seurauksiin on nikymiton, siis teo-
reettisesti konstituoitu.

Teknisen rationaliteetin korostaminen
tuntuisi olevan ristiriidassa sen péitelmin
kanssa, ettd luonnon ja kulttuurin yhteen-
kietoutuminen on paikka- ja historiasidon-
naista. Kisittddkseni ristiriita on todelli-
nen. Se voidaan kuitenkin tilannekohtai-
sesti ja tilapiisesti ylittd4, silld abstrahoiva
rationaliteetti ja paikallistuntemus puhu-
vat eri asioista. Luonto/kulttuuri -komp-
leksin eri mittakaavoja ei voi johtaa toisis-
taan. Siksi tarvitaan monia nikokulmia
samanaikaisesti, ei eklektiseni sekasot-
kuna vaan tietoisesti omaksuttuihin ja
vaihtuviin ’positioihin’  kiinnittyneini.
Tarvitaan myos provokaatioita, jotka se-
koittavat vakiintuneisiin tulkintoihin kiin-
nittyneitd ’narratiivisia kenttid’. Paikalliset
aloitteet ja ’maallikon nikokulma’ Kriti-

koivat teknisen rationaliteetin suoravii-
vaista sokeutta; tekninen jirki kritikoi
paikallisten niyttimoiden nurkkakuntai-
suutta ja sisiistettyjd valtarakenteita.
Myos ympiristokeskusteluun kaivataan
Donna Harawayn kujeilevia kojootteja.

%k k %

Useimmat ympiristokeskustelussa vakiin-
tuneet ajatustavat perustuvat olettamuk-
seen, etti luonto on yhteniinen, kulttuu-
rin "ulkopuolinen” kokonaisuus ja yhte-
ndisen inhimillisen vaikutuksen kohtee-
na. "Ekokatastrofi” on luonnon vihittii-
sen mutta vidjaamitti etenevin tuhoutu-
misen lopullinen tulos.

Uudenlaiset kuvat ovat tarpeen. Hau-
raus (fragility) on luonnon luonnehtimi-
seksi hedelmillinen metafora. Se koros-
taa ekologisten systeemien tilannesidon-
naisuutta seki luontoon kohdistuvien ih-
mistointen epilineaarisia vaikutuksia: syy
ja seuraus eivit ole aina samat, vaan se,
mitd seuraa, riippuu siitd, mitd on aiem-
min tapahtunut.

"Hauraalla’ ekologisella systeemilld on
useita vaihtoehtoisia tiloja. Jirvi voi olla
kirkasvetinen tai rehevoitynyt, maaperi
tuottava tai happamoitunut, rinnemaa nii-
tyn peittimi tai eroosion kovertama.
Nimi kaikki ovat yhti ”ekologisia”.
"Luonnolle” on yhdentekevii, missi tilas-
sa tietty ekologinen systeemi on. Ihmisille
timi ei yleensi ole yhdentekevii.

On myo¢s luotava uusia kuvia ongel-
mien luonteesta sekid himmennettivi
vanhoja. Ongelmien médrittely sisdltdd
aina ajatuksen ongelmien ratkaisemisen
tavoista, ja uudet midrittelyt voivat siis
osoittaa uusia ratkaisuja. Olisi typerii ku-
vitella, ettd ympiristdbongelmien ratkaise-
misen tavat ovat jo tiedossa. Ongelmille ei
ylimalkaan ole yhti, rationaalisesti joh-
dettavaa ratkaisua, koska ei ole olemassa
vhti, rationaalisesti jisentynytti maail-
maakaan.

Entd ympiristopolitiikka?

Ollessamme viime vuonna viettimas-
si joulua Lontoossa Teemu piirsi jatku-
vasti matkapiivikirjaan pommi- ja dyna-

L

YWT119NO0 NONNONT

13 o

g6/



e LUONNON ONGELMA &

1/93

T&E

miittikuvia. Tim4 alkoi, kun jouduimme
pommiuhkauksen vuoksi tiedemuseosta
kadulle. Isintimme kiytti Lontoon henki-
sestd ilmapiiristi sanontaa “civil war”.
Taustana on Pohjois-Irlannin konflikti,
joka vaikutti parikymmenti vuotta sitten
periaatteessa yksinkertaiselta joskin traa-
giselta Englannin siirtomaavallan seu-
rausilmioltd. Nyt Pohjois-Irlanti niyttdd
kietoutuneen pysyviin painajaismaisen
vikivallan kierteeseen — Jugoslavia Linsi-
Euroopan sydimessi.

Kokemuksen kauhistuttavuus oli sii-
nd, miten helppoa pommiuhkat oli miel-
tdd tavanomaiseksi arkipdivin harmiksi.
Kuitenkin taustalla on tragedia, jonka rin-
nalla puhuminen luonnosta vaikuttaa
melkein rikolliselta.

Ympiristbongelmat kietoutuvat yti-
middn myoten yhteiskunnallisiin ongel-
miin ja ristiriitoihin, koska "luonto” on
kaikissa yhteiskunnallisissa prosesseissa
sisdistettynd lidsnd. Ympiristopolitiikan
uskottavuuden suurin ongelma on luoda
tai kuvitella luotavaksi olosuhteet, joissa
uskottava puhuminen ympiristén suoje-
lemisesta on ylimalkaan mahdollista.

Mutta ehki luonnosta voidaan sitten-
kin puhua my®os yhteiskunnallisen kaaok-

sen keskelli, mikili kyetiin luomaan
joustavia yhteyksid abstrahoivan mutta
rajoistaan tietoisen teknisen rationalitee-
tin sekid demokraattisten, tilannesidon-
naisten, ihmisten tarpeita ja traditioita
kunnioittavien aloitteiden vilille. Funda-
mentalismi ympiristonsuojelun teknisten
vaatimusten suhteen on hedelmiton
my0s siksi, ettd ihmisiltid ei voi edellyttia
sellaista miki on heille mahdotonta. Eriy-
tyneiden yhteiskunnallisten tilanteiden
kunnioittaminen edellyttidd aitoa solidaa-
risuutta, jota esimerkiksi Richard Rorty
(Contingency, Irony, Solidarity, Cambrid-
ge University Press, 1988) ja Zygmunt
Bauman (Intimations of Postmodernity)
peridvit. Etdisyyttid ottavan harkinnan ja
solidaarisuuden yhdistimiseksi ei ole
yleispitevii kaavaa. Mikili se ylimalkaan
toteutuu, se toteutuu tilanteiden erityis-
laatua kunnioittavien vihittidisten proses-
sien tuloksena.

Totaalisen tuhon profetiat ovat itsensd
toteuttavia. Luonnon, kulttuurin ja kult-
tuuri-luonto-suhteen hajottaminen osiin on
sen sijaan toivoa herittivi toimi: jos kaik-
kea ei ole tarpeen ratkaista kerralla, niin
tulee mahdolliseksi 10ytdd tismennettyi-
hin ongelmiin tismennettyji ratkaisuja.



