(@)

Huomioita ajattelun ja tiedon kuvastosta

Sara Heindmaa

Yksi lansimaisen tieteen menestyksekkdimmista
malleista ja metaforista on ollut mekaaninen ko-
ne. Sitd ei ole kdytetty pelkistddn elottomien
olioiden toiminnan selittimiseen. Jo 1600-luvul-
la Hobbes haaveili ihmismieltd koskevasta tie-
teestd, joka perustuisi Newtonin mekaniikalle.!
Myds Descartes sovelsi koneen kisitteistod eldi-
miin ja ihmisiin. Toisin kuin Hobbes Descartes
kuitenkin uskoi, ettd ihmisessd on osa, jota ei
koneen kisittein voida tavoittaa. Descartesin mu-
kaan jhmismieltd ja ennen muuta inhimillistd
kieltd ei voida pit4d koneen kaltaisina.?

1900-luvulla konevertausta on uudella tavalla
sovitettu ihmiseen, erityisesti ihmismieleen. Me-
kaanisen koneen sijasta ajattelua ja muita men-
taalisia toimintoja on ryhdytty kuvaamaan uu-
denlaisten automaattien avulla. Mallintavina oli-
oina eivit endd toimi kellot, kutomakoneet eivit-
ké puhelimet, vaan Alan Turingin 1930-luvulla
muotoilema looginen automaatti (ideaalinen las-
kukone)3 sekd titd ideaa toteuttavat tietokoneet.
Kognitiivisessa psykologiassa, kognitiotieteessa
ja tekoilytutkimuksessa puhutaan tdssd yhtey-
dessi ajattelun tietokonemallista ja tietokoneme-
taforasta.

Ideana on, etti ihmismielen toiminnat ovat
perustaltaan samanlaista symbolimanipulointia
kuin miti tietokoneessa tapahtuu. IThmisen ruu-
mista verrataan tietokoneen laitteistoon ja ihmis-
mieltd koneen ohjelmistoon.

Taustalla toimii analogia, toisiinsa verrataan
kahta suhdetta. Ihmismielen A suhde ihmisen
ruumiiseen B ndhdédin samanlaisena kuin tieto-
koneohjelmiston C suhde tietokoneen laitteis-
toon D: A/B on kuin C/D.4

Tietokoneen laitteiston ja koneen toimintaa
madrdivin ohjelmiston suhde on sikili erityinen,
ettd ohjelmisto on tietyssd mielessd riippumaton
laitteistosta.> Yksi ja sama ohjelmisto voidaan
periaatteessa toteuttaa hyvinkin erilaisissa lait-
teistoissa.

Kun riippumattomuuden ideaa laajennetaan,
voidaan esittdd, ettd mielen ohjelmisto, joka pyd-

rii eldimessi tai ihmisess3 (orgaanisessa systee-
missd), voi toteutua myds metallista ja muovista
koostuvassa koneessa. Aivojen wetware ja tieto-
koneen hardware ovat vain kaksi erilaista mate-
riaalista perustaa yhdelle ja samalle ajatteluoh-
jelmistolle. Ihmismielen viitetddn tdlldin olevan
kompleksisten ja kehittyneiden tietokoneohjel-
mien jarjestelma.

Ajatteleva kone

Eri tutkijat antavat tietokoneelle hyvin erilaisen
aseman ihmisen ajatustoimintojen tutkimukses-
sa. John Searle erottaa teoksessaan Minds, Brains
and Science kolme erivahvuista kantaa sen pe-
rusteella, miten mielen ja tietokoneen vilinen
suhde ymmirretdin.6 Heikko tekodly viittai tie-
tokoneohjelmistojen tarjoavan dlyn ja mielen tut-
kimukselle apuvilineiti, jotka tekevit mahdolli-
seksi muun muassa hypoteesien tismadllisen
muotoilemisen ja testaamisen. Tietokone ei ti-
min kannan mukaan toista ihmismielen tiloja ja
tapahtumia, vaan simuloi mielen toimintaa.
Vahvan tekodlyn mukaan ihmisaivot ovat di-
gitaalinen tietokone ja mieli on tietokoneohjelma
tai -ohjelmisto. Tietokone ei vahvan tekodlyn
mukaan ainoastaan simuloi ihmismielen tiloja ja
tapahtumia, vaan kiy lépi, toteuttaa ne. Se siis
kykenee ajattelemaan ja ehkd jopa tuntemaan.’

Searlen teoksen perusvdite on, ettd vahva tekodly
on perustaltaan virheellinen kanta ihmismielestd
ja ajattelusta, heikko kanta taas on mahdollinen.
Searle erottaa vahvan ja heikon kannan, silld hin
ei halua kohdistaa kritiikkid4n kaikkeen tekoaly-
tutkimukseen. Erottelu vaikuttaa ensisilmiyksel-
td selviltd, mutta paljastuu ldhemmassa tarkaste-
lussa ongelmalliseksi. Vahva ja heikko tekoily
eivit ole niin erilaisia kantoja kuin Searle haluaa
vaittad.

Ensiksikin molemmat kannat véittivit vihin-
tidnkin simuloivansa ihmismielen sisiisii tiloja
ja prosesseja. Georg Henrik von Wright on kri-


https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg

TIEDE&EDISTYS 2/91

tisoinut tillaista simulaation ideaa kysymalld,
mitd sisdisten tilojen simuloiminen tai jiljittele-
minen merkitsee, miten voidaan jiljitelld jotakin
sellaista, josta ei ole havaintoa eiki tietoa. Von
Wrightin mukaan mielekkidsti voidaan puhua
ainoastaan ulkoisten tapahtumien ja tilojen, so.
kiyttdytymisen jéljittelystd. Ajatus kdyttiytyvin
ihmisen sisille postuloitujen tilojen simuloinnis-
ta jdd epdselviksi.t

Toiseksi jos heikon ja vahvan tekodlyn ero
luonnehditaan mallin késitteen avulla, ei niiden
vilinen ero niytd niin radikaalilta kuin Searle
antaa ymmadrtis. Molempien kantojen mukaan
tietokone toimii ihmismielen mallina. Ero on
siind, ettd heikko kanta ei ulota samanlaisuutta
niin pitkdlle kuin vahva kanta. Se ei esimerkiksi
viitd inhimillisen ajattelun olevan symbolima-
nipulaatiota.

Eikuitenkaan ole selvid, onko tekodlyssé kyse
pelkistddn mallintamisesta, silld ominaisuuksia
ja kykyjd ei siind siirretd ainoastaan koneelta
ihmismielelle vaan my6s pdinvastoin. Tietoko-
neen sanotaan pééttelevin, oppivan ja muistavan.
Jos mallin ajatellaan toimivan siirtimélld omi-
naisuuksia yhdelti systeemilti toiselle, ei tekoily
ainoastaan kiytd konetta ihmismielen mallina
vaan my9s ihmistd koneen mallina.’

Miespuolinen ajattelija

Yhteistd niin vahvan kuin heikon tekoilyn kan-
nattajille on, ettd he pitdvit tietokonevertausta
teoriakehittelyn kannalta keskeiseni. My0s var-
sinaisen tekodlytutkimuksen ulkopuolella toimi-
vat tutkijat pitdvét tietokonemetaforaa hyvini
esimerkkind tutkimuskohdetta jisentivistd ja
tutkimusta ohjaavasta metaforasta.10
Tieteellisistd teksteistd 16ytyy kuitenkin run-
saasti metaforia, joiden asema teorianmuodos-
tuksessa ei ole liheskéddn ndin kiistaton. Yksi
viime aikojen kiistellyimmisti lienee sukupuoli-
metaforien tehtdvi uuden ajan alun tieteellisissi
kirjoituksissa ja nykyisessi tieteenfilosofiassa.

Ajattelun ja tiedon kuvastosta 93

Naistutkimuksessa on korostettu niiden me-
taforien merkitysti teorianmuodostukselle. Nii-
den on viitetty olevan ilmauksia peitetystd mies-
keskeisestd tietoteoriasta. Tdmin implisiittisen
tietoteorian mukaan tieteen subjekti ei ole suku-
puolen suhteen neutraali, vaan miespuolinen. Li-
siksi tiedon subjekti erottuu jyrkisti tietdmisen
kohteesta.!! Naispuolinen tiedemies joutuu ky-
symadn, miki on hinen paikkansa — vai onko
sitd lainkaan — téllaisessa tietoteoriassa.

Genevieve Lloyd esittdd teoksessaan The Men of
Reason, ettd linsimaisen tiede- ja tietokésityksen
perustana toimii metafora, joka samastaa tutkit-
tavan luonnon naiseen (ja kiintien naisen luon-
toon). Lloyd kiy ldpi filosofien tietoa koskevia
kasityksid antiikista 1900-luvulle. Hén néyttis,
ettd tietdiminen on joskus ymmirretty ruumiin ja
materiaalisen luonnon hylkdsmiseksi (Platon) tai
ylittdmiseksi (Hegel) ja joskus sen hallitsemisek-
si (Bacon). Yhéd uudelleen tietiminen on kuiten-
kin tarkoittanut ruumiin ja luonnon vastakohtaa.
Kun luonto lisdksi on metaforisesti samastettu
naiseen, on tiedosta tullut jotakin mik3 ylitta tai
jittdd taakseen naisellisen. 12

Evelyn Fox Keller on esittinyt samantapaisia
ideoita teoksessaan Reflections on Gender and
Science. Siina hin tarkastelee Platonin ja Francis
Baconin tieto-oppeja ja osoittaa, ettd vaikka na-
ma kaksi filosofia ymmarsivit tiedon olennaises-
ti eri tavoin, edellinen kontemplaationa jajalkim-
miinen hallitsemisena, molemmat kuvasivat sitd
sukupuolisten metaforien avulla.! Niissi meta-
forisissa kuvauksissa nainen sijoittui vastakkain
rationaalisuuden, jirjen ja tiedon kanssa.!4

Pidot-dialogissa Platon pohtii, miten kuole-
vaiseen ruumiiseen sidottu sielu pystyy 16yta-
miin tien ikuisten ja muuttumattomien ideoiden
maailmaan. Ratkaisu saattaa yllittdd modernei-
hin kokeellisiin menetelmiin tottuneen lukijan:
oppaana totuuteen toimii Eros, rakkaus.

Puuttuvan kauneuden ja hyvyyden haluami-
nen on Platonin mukaan rakkautta, joka puoles-



94 Ajattelun ja tiedon kuvastosta

taan voi kehittya tiedoksi, toisin sanoen kauneu-
den idean tavoittamiseksi.!5 Kaikki halu ja rak-
kaus ei kuitenkaan johda tietoon. Ainoastaan
miesten vilinen homoeroottinen suhde auttaa
saavuttamaan ideoiden todellisuuden. Totuus ei
niyttiydy naisille.

Ajatus Eroksen kaksijakoisuudesta tulee esil-
le useissa Pitojen vieraiden puheissa. Pausanias
erottaa tavallisen ja taivaallisen Eroksen ja kysyy,
kumpaa Erosta on ylistettdvd. Hin viittds, ettd
yhden sijasta Afroditeja on kaksi. Tavallinen Af-
rodite on siinnyt miehesti ja naisesta, mutta tai-
vaallinen Afrodite on siinnyt pelkistiZin miches-
td.

Koska Afroditea ei ole ilman Erosta, myos
Eroksia tdytyy olla kaksi. Tavallinen Eros toimii
sattumanvaraisesti ja pyrkii tyydyttdimain halun
vilittimattd, tapahtuuko timi kauniisti vai ei. Se
kohdistuu naisiin yhté hyvin kuin poikiin ja ruu-
miiseen sielun sijasta. T&lld tavalla rakastavat
Pausaniaan mukaan huonot ja ymmartimatto-
miit,16

Sen sijaan taivaallisen Eroksen haltioittamat
” rakastavat miespuolisia yksiloitd ja kohdistavat
kiintymyksensi sithen sukupuoleen, joka luon-
nostaan on voimakkaampi ja jarkevimpi”.!?
Ylistys kuuluu tille Erokselle, silld se saa ihmiset
rakastamaan kauniisti, ei sattumanvaraisesti.

My®6s Eryksimakhos myontdd Eroksen kak-
sinaisuuden, vaikka ei puhu kahdesta eri Erok-
sesta. Samoin Sokrateen puheessa erottuu kaksi
rakkautta ja vastaavasti kahdenlaista synnytti-
mista:

”Ne, jotka ovat raskaita ruumiiltaan, hakeu-
tuvat mieluimmin naisten pariin ja rakkaus
ilmenee heissd haluna tulla kuolemattomiksi
Ja onnellisiksi ja sdilyd ihmisten muistissa
siittdmdlld lapsia, niin kuin he kuvittelevat
voivansa tehdd. Ne taas, jotka ovat raskaina
sielultaan — sellaisiakin ndet on, jotka kan-
tavat sielussaan enemmdn vield kuin ruumiis-
saan, sellaista tietenkin, mitd sielun sopii kan-

2/91 TIEDE&EDISTYS

taa ja synnyttdd. Ja mitd se sitten on? Vastaus
on: viisautta ja muita hyveitd. 18

Sokrateen kuvaama sielullinen synnyttdminen on
poikarakkauden tulosta. Vanhempi mies opastaa
nuorempaa rakastettua maallisesta rakkaudesta
kohti ideoiden maailmaa.

Sokrateen puhe on sikili erikoinen, ettd hin
sanoo toistavansa mantinealaiselta papittarelta
Diotimalta saamaansa oppia.l® Papitar itse ei
osallistu pitoihin. Myds dialogin toinen nais-
puolinen henkild, huilunsoittajatyttd ldhetetddin
pois, kun keskustelu Eroksesta ja sen asemasta
viisauden tavoittelussa alkaa. Samalla péitetian
pidattiytyd humalasta.20 Kaikki keskustelua hii-
ritsevit tekijat eliminoidaan.

Useat naistutkijat ovat kiinnittdneet huomiota
naisten erikoiseen tapaan osallistua Platonin Pi-
toihin.2! Naiset ovat seki ldsni ettd poissa. Heilld
ei ole omaa d4ntd, mutta he puhuvat miesten
kautta. Heidén tietoaan ja oppiaan ylistetidn,
mutta he itse eivdt kykene sitd kdyttdimiin tai
toteuttamaan. Heidit 1dhetetddn pois, mutta he
palaavat, kun keskustelu loppuu.22

Barbara Freeman nikee Pidot-dialogin nais-
ten aseman vertauskuvana ldnsimaiselle tiedon
tavoittelulle.?3 ” Feminiinisyyteen liittyvit ele-
mentit on poistettava, jotta dialogi voisi alkaa”,
hin kirjoittaa.2* Naisten paikka on keskustelun
ulkopuolella.

Keskustelu voi loppua kuitenkin vasta, kun
poistetut elementit, viini, musiikki ja naiset pa-
laavat, kun juopunut Alkibiades saapuu paikalle
huilunsoittajatytén saattamana.?> Freemanin
mukaan dialogi paljastuu ndin riippuvaiseksi syr-
jayttimastiddn aineksesta, se toimii ainoastaan
syrjaytetyn osoittamissa rajoissa.

Nainen toimii merkkini. Huilunsoittajatyttd
osoittaa filosofisen keskustelun lopun ja alun.
Toisaalta nainen toimii heijastuspintana, jota vas-
ten miesfilosofi peilaa itsedan. Nainen on toinen,
johon verrattaessa mies niyttiytyy varsinaisena
ja olennaisena.26 Hin on hedelmaillinen perusta,



TIEDE&EDISTYS 2/91

josta ammennetaan oppia ja viisautta, mutta hin
itse ei voi olla viisauden tavoittelija. Vastaus Luce
Irigarayn kysymykseen, onko tieteen subjekti su-
kupuolitettu.?

Lohikddrmeitd ja kissimirrejd

Carolyn Merchant kiy teoksessaan The Death of
Nature 14pi luonnon kisitteen yhteyksid naisen
kisitteeseen antiikista 1600-luvulle. Hin osoit-
taa, ettd 1600-luvulle saakka eli rinnan vastak-
kaisia kisityksid luonnosta. Yhtadlti luonto nih-
tiin ravitsevana ja hyvéntahtoisena, toisaalta ka-
oottisena ja pahansuopana. Aina se kuitenkin
kasitettiin sekd eldviksi kokonaisuudeksi ettd
naispuoliseksi.?8

1600-luvulle asti organismi oli perustava me-
tafora, jonka avulla luontoa kuvattiin. Luonnon
lisdksi myos kosmos, yhteiskunta ja ihmisyksild,
kasitettiin eldviksi kokonaisuudeksi, jossa kaik-
ki osat palvelivat toisiaan ja kokonaisuutta. Mer-
chant kutsuu tétd metaforaa organistiseksi.

Merchant kuvaa, kuinka organistinen maail-
mankuva 1600-luvulta alkaen korvautui uudella
mekanistisella maailmankuvalla. Luonnosta ja
yhteiskunnasta tuli muutoksen seurauksena ko-
koelma toisillaan korvattavia atomeja, joita ul-
koiset voimat liikuttelevat tyhjidssd avaruudes-
sa.2? Luonto menetti elollisuutensa, mutta silytti
Merchantin mukaan yhteytensa naisellisuuteen.

Ilkka Niiniluoto on kommentoinut Carolyn
Merchantin aatehistoriallista esitysti kysymalld,
mikd oli sukupuolimetaforien rooli uuden ajan
alun tiedettd ja tietoa koskevissa filosofisissa
keskusteluissa. Niiniluodon huomautukset koh-
distuvat epdsuorasti myds Lloydiin ja Kelleriin,
silli nimi nojaavat Merchantin tuloksiin.3® Nii-
niluoto kirjoittaa artikkelissaan > Totuuden ra-
kastaminen”, ettd on

"syytd pysdihtyd miettimddn, mikd ndiden sek-
suaalisten metaforien todellinen merkitys on.
Paras vastaus lienee se, ettid metaforat ovat

Ajattelun ja tiedon kuvastosta 95

tyylillisid tehokeinoja, joita taitavat esittdjdt
kdyttavdt hyvikseen ottaen huomioon oman
kuulija- ja lukijakuntansa. 3!

Niiniluodon mukaan esimerkiksi Baconin kiyt-
tdmit vikisinmakaus- ja avioliittometaforat ker-
tovat meille jotakin ainoastaan Baconista ja hi-
nen ajastaan. Niiniluoto huomauttaa, etti siirryt-
tdessd organistisesta ajattelusta mekanistiseen
tuli metaforista, jotka samastavat naisen ja luon-
non, pelkkid vertauskuvia vailla todellista konk-
reettista sisdltod. Hinen mukaansa

“"Merchant on ‘naisndkokulmansa’ kautta
tuonut esiin historiallisesti mielenkiintoisia
seikkoja Baconista ja uuden ajan tieteestd.
Silti voi epdilld, onko ndilld varsinaista sys-
temaattista — tieto- tai menetelmdopillista —
merkitystd. 32

Ajatuksena on, ettd koska mekanistisessa ajatte-
lussa luonnon ei endd uskottu olevan eldvé or-
ganismi, vaan mekaaninen kone, ei naista eldva-
ni ja tuntevana olentona voitu pitdd kirjaimelli-
sesti samanlaisena kuin luonto. Niiniluodon kan-
ta ndyttda edellyttivin, ettd mekanismin ideaa ei
ulotettu ihmisiin, vaan ainoastaan epdinhimilli-
seen luontoon. Tdmén perustavan eron vuoksi
naisen ja luonnon kirjaimellinen samastaminen
olisi ollut mahdotonta. Néin ei kuitenkaan ollut
kaikissa tapauksissa. Jotkut kirjoittajat pyrkivit
ulottamaan mekanismin idean koko lnomakun-
taan. Descartes vertasi ihmisruumista kellon ko-
neistoon.33 Hobbesin mukaan koko ihminen, sie-
luineen ja ruumiineen, on samanlaisten lakien
alainen kuin Galilein kuvaamat kiinteét kappa-
leet ja niiden liikkeet.34

Toisin kuin Niiniluoto erdit naistutkijat ovat
pyrkineet osoittamaan, etteivit sukupuolimeta-
forat tieteessd ole menneitten aikojen ongelma,
vaan osa nykytodellisuutta. Esimerkiksi Sandra
Harding antaa teoksessaan The Science Question
in Feminism kaksi esimerkkid moderneista suku-



96 Ajattelun ja tiedon kuvastosta

puolimetaforista.35 Hén lainaa fyysikko Richard
Feynmanin Nobel-luentoa, jossa Feynman kuvaa
tutkimuksensa historiaa seuraavalla tavalla:

"Siitd se alkoi, ajatus oli niin ilmiselvd ja
elegantti, ettd rakastuin siihen syvdsti. Ja niin
kuin naisen kanssa on asian laita, rakastumi-
nen on mahdollista vain jos et tunne hdintd
kovin hyvin etkd ndin ollen huomaa hdnen
vikojaan. Ne tulevat esille myéhemmin, mutta
vasta kun rakkaus on tarpeeksi vahva sitoak-
seen sinut hineen. Silld lailla nuoruuden kiih-
ko sai minut pitdmddn kiinni tdstd teoriasta
huolimatta vastoinkdymisistd. 36

Feynman jatkaa myohemmin:

”Kuinka sitten kivi tuon vanhan teorian, jo-
hon rakastuin nuorena miehend? No, sanoisin
ettd siitd on tullut vanha rouva, jossa ei endd
ole paljoa viehdtysvoimaa ja joka ei endd saa
nuorukaisten syddamid tykyttdmddn. Mutta
parhain pdin asian voi ilmaista sanomalla
vanhan naisen tulleen oikein hyviksi didiksi
Jja synnyttineen muutamia erittdin hyvid lap-
sia. Kiitdnkin Ruotsin Tiedeakatemiaa siitd
tunnustuksesta, jonka se nyt antaa yhdelle
ndistd lapsista. >

Toinen Hardingin tarjoama esimerkki on tuo-
reempi, ja hitkdhdyttivimpi, koska se 16ytyy
tieteenfilosofian radikaaleimpien ideoiden esit-
tdjdltd Paul Feyerabendilta. Feyerabend selittid
seuraavalla tavalla, miksi hinen tieteenfilosofi-
nen anarkisminsa on parempi vaihtoehto kuin
Karl Popperin teoria:

”Tamd kaikkea muuta kuin epdtoivottava ke-
hitys muuttaa tieteen ankarasta ja vaateliaas-
ta rakastajattaresta puoleensavetdviksija an-
tautuvaiseksi kurtisaaniksi, joka pyrkii ennal-
ta aavistamaan rakastajansa jokaisen toi-
veen. Jokaisen omassa harkinnassa on tietysti,

2/91 TIEDE&EDISTYS

valitseeko seuralaisekseen lohikddrmeen vai
kissimirrin. Minun on tuskin tarpeen selitelld
omia mieltymyksidni. 38

Harding viittdd ndiden sukupuolimetaforien jat-
kavan Baconin perinnetti.3 Modernit sukupuo-
limetaforat poikkeavat kuitenkin edeltdjistidan.
Bacon kuvasi tutkimuksen kohteena olevan Iuon-
non naispuoliseksi ja liitti sithen naisen mallin
kautta muun muassa alistuvaisuuden, alistetta-
vuuden, kaoottisuuden, salaperdisyyden, peitte-
levyyden sekd hedelmillisyyden ja tuottavuu-
den.

Feynman ja Feyerabend sen sijaan kuvaavat
naispuolisiksi luomansa ideat ja muodostamansa
teoriat sekd niistd koostuvan tieteen, eivét tutkit-
tavaa luontoa. Sukupuolimetaforaa kiytetidin siis
tutkijan omista tuotoksista, ei tutkijasta riippu-
mattomasta todellisuudesta tai maailmasta.

Harding ei kiinnitd huomiota tillaisiin eroi-
hin, vaan viittii, ettd tiedon klassiset sukupuoli-
metaforat vaikuttavat yhid teorianmuodostuk-
seen, vaikka metaforia ei endd eksplisiittisesti
ilmaista.40 Hardingin mukaan sekd implisiittiset
baconilaiset sukupuolimetaforat ettd Feynmanin
ja Feyerabendin eksplisiittiset kielikuvat ovat
osoitusta siitd, ettd nykytiede, tai pikemminkin
tieteenfilosofia, sisdltdd mieskeskeisen kosmo-
logian.

Harding selittdd metaforien nikyméattomyy-
den silld, ettd sukupuolikdytdntdihin viittaami-
nen ei endi ole tarpeen. Metafora on jo toiminut
kaksisuuntaisesti: se on saanut meidit késitta-
miin tutkija-luonto-suhteen sitd mallintavan su-
kupuolipolitiikan kaltaiseksi, ja kdéintden, se on
muuttanut sukupuolipolitiikkaa. Hén viittaa tis-
sd yhteydessd Mary Hessen ideaan, jonka mu-
kaan metafora muuttaa molempia systeemejd,
sekid mallintavaa etti mallinnettavaa, toistensa
kaltaisiksi.*!

Hessen teoria on Max Blackin interaktioteo-
rian edelleen kehittelyd. Blackin ja Hessen aja-
tuksena on, etti tieteellisten mallien ja metafori-



TIEDE&EDISTYS 2/91

en toimintatapa on olennaisesti samanlainen.*?
Molemmat muuttavat kyseessd olevan systeemin
kirjaimellisen kuvauksen merkitysti.

Hessen mukaan malli ja metafora siirtivit
mallinnettavaan systeemiin niitd ideoita ja usko-
muksia, jotka alunperin liitettiin mallintavaan
systeemiin. Télloin tietyt mallinnettavan systee-
min piirteet tulevat esille ja korostuvat, toiset
jadvit taka-alalle.

Hesse olettaa, ettd systeemid kuvaavat kirjai-
melliset viitteet ymmarretddn osittain systee-
miin liitettyjen ideoiden kautta. Kuvauksen ym-
mirtiminen ei ole pelkdstddn kykyd tunnistaa
kuvauksen referenssi, vaan myos kykyd palauttaa
mieleen ne kielelliset ja empiiriset ideat, jotka
kieliyhteisossd liitetdédn referenssiin.®® Niin ol-
len metafora vaikuttaa myds systeemin kirjaimel-
lisiin kuvauksiin, koska se vaikuttaa niihin ide-
oihin, jotka systeemiin liitetdan.

Vaikutus ei Hessen teoriassa ole yksisuuntais-
ta: se ei suuntaudu pelkistdin mallintavasta sys-
teemistd mallinnettavaan. My6s mallintavaan
systeemiin liitetyt ideat muuttuvat metaforan an-
siosta. ” Kaksi systeemid nihdiin yhi enemmin
toistensa kaltaisina. 44

Kun mies synnyttdd...

Naistutkijoiden (Lloydin, Kellerin ja Merchan-
tin) metaforatutkimukset ovat tuoneet esille pe-
rinteisen niakemyksen tieteellisen tiedon tuotan-
nosta. Tdméin nikemyksen mukaan kaikki tiedon
tuottajat, niin synnyttdjit kuin kitilotkin, ovat
miehii. Usko tiedon subjektin miespuolisuuteen
yhdistdi antiikin filosofeja, modernin luonnon-
tieteen isid ja— jos Harding on oikeassa—myds
nykyisid tieteenfilosofisia anarkisteja. Sen sijaan
nikemykset siitd, mikd on tutkitun todellisuuden
tai tuotetun tiedon sukupuoli, eroavat.

Platonin kiyttdmd homoeroottinen vertaus il-
maisi tiedon subjektin ja sen kohteen olennaista
samanlaisuutta ja samanarvoisuutta. Thmisjérki,
kuten sen tavoittelemat totuudet, kuuluvat ikuis-

Ajattelun ja tiedon kuvastosta 97

ten, kuolemattomien ideoiden maailmaan. Tie-
donkohde ja subjekti olivat Platonin metaforassa
samaa sukupuolta: miespuolisia.*®

Baconille tutkimuksen ensisijainen kohde ei
ollut ideatodellisuus, vaan materiaalinen luonto,
jonka hin kuvasi naispuoliseksi. Tiedon subjekti
ja sen kohde olivat olennaisesti, sukupuolen pe-
rustavalla tasolla, erilaiset. Siirryttdessi homo-
seksuaalisesta metaforasta heteroseksuaaliseen
muuttui subjektin ja objektin suhde sopusoinnus-
ta ja kunnioituksesta alistamiseksi ja hallitsemi-
seksi. 40

Hardingin kuvauksen perusteella heterosek-
suaalinen metafora on periytynyt nykyiseen tie-
teenfilosofiaan, mutta ei ole sdilynyt muuttumat-
tomana. Naispuolinen ei nykyisissd eksplisiit-
tisissd metaforissa ole niinkddn tutkimuksen
kohteena oleva todellisuus tai maailma, vaan
miespuolisen tutkijan synnyttdmat teoriat.

Tallainen miestenkeskinen synnytystapahtu-
ma l6ytyy myds tekodlytutkimuksesta. Sielld
synnytys saa kuitenkin konkreettisemman sisil-
16n, mika johtuu tekodlytutkimuksen tavoitteiden
kaksinaisuudesta.

Tekoilytutkimusta ohjaa yhtdaltd kaytannolli-
nenhalu rakentaa yhi parempia vilineitd ihmisen
kiyttoon. Toisaalta padmadrind on dlykkyyden
selittiminen ja ymmartdminen sen kaikissa muo-
doissa. Tekodly pyrkii luomaan seki konkreetti-
sia vilineitd ihmisen kiyttoon ettd dlykkyyden
yleisen teorian. Ndiden kahden paamééridn yh-
teensopimista ei tekodlykeskustelussa yleensd
problematisoida. Uskomuksena on, ettd vilineel-
linen ja teoreettinen tavoite ohjaavat tutkimusta
yhteen ja samaan suuntaan.

Tilannetta voi valaista mallin késitteen avulla.
Sikili kun tekodly on dlykkdédn vilineen kehitte-
lyd, antaa ihminen koneelle mallin. Sikili kun
tavoitteena on dlykkyyden teorian rakentaminen,
mallintaa kone ihmisti. Kun nimd molemmat
otetaan tutkimuksen paddmadriksi, on mallinta-
missuhde kaksisuuntainen: ihminen antaa mallin
koneelle ja kone ihmiselle.



98 Ajattelun ja tiedon kuvastosta

Ajatus tekodlyn pddméddrien samansuuntaisuu-
desta tuntuu luontevalta, jos sitd kehitelldan seu-
raavalla tavalla. Vilineen kasvava hyddyllisyys
ja tehokkuus merkitsee, ettd vilineen kiyttdjan
— ihmisen — ruumiillinen ja henkinen osuus
tehtidvén suorittamisessa pienenee. Vilineesti tu-
lee yhi riippumattomampi suhteessa vilineen
tarvitsijaan. Lisddntyvd kiyttokelpoisuus mer-
kitsee myds monikdyttGisyyttd: yhtd ja samaa
tyokalua kiytetddn yhd useammissa tehtdvissa.

Maksimaalinen hyodyllisyys ja tehokkuus
edellyttivit, ettd viline kykenee itse kiyttimaan
itseddn, ettd se kykenee havaitsemaan, ymmarti-
miin ja asettamaan ne tehtdvit, joihin ihminen
sitd tarvitsee, kommunikoimaan ihmisen kanssa
timén omalla kielelld, oppimaan kokemukses-
taan ja parantamaan suoritustaan. Tdydellinen
viline olisi tydkalu, joka ei enda tarvitsisi kiyt-
tdjadnsd. Se toistaisi ihmisen kyvyt, ei vain jil-
jittelisi niitd. Jos ja kun tutkimuksen ja kehitte-
lytyon kohteena viime kddessd on tillainen tiy-
dellinen viline, on tutkimuksen kohteena itse
ihminen. Eugene Charniakin ja Drew McDer-
mottin sanoin ”’tekodlyn perimmaisend paaméia-
rind on rakentaa henkild. 4’

Keinotekoinen henkild olisi siis samalla sekd
viline ihmisten kiyttoon etti teoria dlykkyydes-
td. Onnistuessaan tekodlytutkija ei synnyttdisi
vain abstraktia teoriaa, vaan my0s konkreettisen
yksilon.

Niistéd keinotekoisista yksildistd onjo olemas-
sa alkeellisia versioita. Kuuluisia ovat muun
muassa paranoidinen PARRY, joka uskoo ettd
mafia vainoaa hinti, sukupuoleton SHRDLU,
joka puhuu pelkistiin palikoista ja pyramideista,
sekd terapeuttinen ELIZA, joka keskustelee po-
tilaansa kanssa seuraavaan tapaan:

POTILAS: Miehet ovat kaikki samanlaisia.
ELIZA: Milli tavoin?

P: Ne kaiken aikaa patistavat meitd johonkin.
E: Voisitko ajatella jotakin erityistd esimerkkid?

2/91 TIEDE&EDISTYS

P: Poikaystivani pakotti minut tulemaan tinne.
E: Poikaystavdsi pakotti sinut tulemaan tinne?
P: Hin sanoo, etti olen koko ajan masentu-
nut. 48

Suomen kuuluisin keinopersoona lienee Pekka
Tolosen kehittimd LULU. Tolonen kuvaa kehit-
teilld olevaa eroottista keinopersoonaa seuraa-
vasti:

”Eroottinen keinopersoona on mielikuvitus-
rakastaja. Se on toteutunut mielikuva, mutta
sepoikkeaa elokuvienroolihahmoistainterak-
tiivisuudessaan. Eroottisen keinopersoonan
kanssa voi keskustella, liikkua keinotodelli-
suuden rakenteissa ja rakastella. Liitintd
eroottiseen keinopersoonaan voidaan toteut-
taavaikkapa datahanskasta edelleenkehitetyn
datapuvun vilitykselld. ”*

... unelma suku-puolettomasta sikidmisesté ldhe-
ee toteutumistaan?



TIEDE&EDISTYS 2/91

Viitteet

1. Vrt. Peters & Mace 1967 s. 9.

2. Descartes 1899 s. 77-80. Vrt. Chomsky 1966 s.
3-5.

3. Turing 1937; vrt. Nelson 1969 s. 429.

4. Vrt. Searle 1981 s. 28.

5. Ks. esim. Putnam 1960; 1973.

6. 1981 s. 42-3.

7. Kolmanneksi Searle puhuu kognitivismista. Hin
sanoo timén kannan olevan vahvan tekoalyn kaltainen
sikili, ettd se pitd4 tietokonetta oikeana kuvana jhmi-
sestd. Mutta — Searle sanoo — toisin kuin vahva
tekodly kognitivismi eiviitd, taiainakaan sen eitarvitse
viittdd, ettd tietokoneilla on kirjaimellisesti ottaen aja-
tuksia ja tunteita. Vahvan tekodlyn ja kognitivismin ero
jad Searlen luonnehdinnassa kuitenkin epaselvéksi.

8. von Wright esitti timin huomautuksen johtamas-
saan tutkijaseminaarissa 15.3.1990.

9. Jotkut mallintamisen teoreetikot kuitenkin esitti-
vit, ettd mallisuhde vaikuttaa aina kaksisuuntaisesti:
seki mallintava ettd mallinnettavasysteemisaavatuusia
piirteitd. Tallaisen mallintamisen teorian pohjalta voi-
taisiin pitd4 kiinni siitd, ettd tekoédlyn perustana on yksi
ja vain yksi malli. Ks. seur. Max Blackin ja Mary
Hessen teorioista.

10. Ks. esim. Karlsson 1988 s. 131-5; Saariluoma
1988 s. 45-6.

11. Ks. esim. Irigaray 1989 s. 147-51; Keller 1981
s. 188; Lloyd 1984 s. 101-10. Vrt. myds Kerdnen 1989;
Rolin 1989.

12. Lloyd 1984 s. 2.

13. Keller 1988 s. 23.

14. Keller 1988 s. 35.

15.Platon 1979s.113-5:199d-201c,126-128:210a-
12a.

16. Platon 1979 s. 93: 181b-c.

17. Platon 1979 s. 92-3: 180d-1c.

18. Platon 1979 s. 125: 208c-9a.

19. Platon 1979 s. 116: 201d.

20. Platon 1979 s. 88: 176e.

21. Freeman 1988; Irigaray 1986; Kristeva 1987;
Ruotsalainen 1990.

22. Lisdksi naisellinen esiintyy pidossa miesten hah-
moissa. Runoilija Agathonin on tulkittu edustavan
maternaalista ja feminiinistd. (Ruotsalainen 1990 s.
94.) Samoin Sokrateen rooli on monimielinen. Se
vaihtelee feminiinisen ja maskuliinisen vililla suhtees-
sa Diotimaan ja Alkibiadekseen.

23. Freeman 1988 s. 167. Vrt. Ruotsalainen 1989.

24. Freeman 1988 s. 168.

Ajattelun ja tiedon kuvastosta 99

25. Platon 1979 s. 129: 212d-e.

26. Irigaray 1985, erit. s.133-146, 243-. Virginia
Woolf kirjoitti vuonna 1928: ”Kaikkina ndini vuosi-
satoina naiset ovat palvelleet peileind, joilla on ollut
taianomainen ja ihastuttava kyky heijastaa miehen
hahmoakaksi kertaa luonnollista suuremmassakoossa.
— Peilit ovat olennaisia kaikessa sankaruudessa tai
vikivallassa, miki niiden kiytto sitten onkin sivisty-
neissd yhteiskunnissa. Sen vuoksi Napoleon ja Mus-
solini pitdvatniin tiukastikiinni naisten alemmuudesta,
silld jos naiset eivit olisi alempiarvoisia, peilit eivit
endid voisi suurentaa. Se selittdd osittain naisten tar-
peellisuuden miehille.” (Woolf 1980 s. 51.)

27. Irigaray 1989 s. 147.

28. Merchant 1983 s. 1-41.

29. Merchant 1983; vrt. Harding 1986 s. 225-9.

30. Keller 1988 s. 61; Lloyd 1984 s. 128.

31. Niiniluoto 1984 s. 40.

32. Niiniluoto 1984 s. 40-1.

33. Descartes 1899 s. 72, 77-8.

34, Peters & Mace 1967 s. 9.

35. Harding 1986 s. 120.

36. Lainattu teoksesta Harding 1986 s. 120.

37. Lainattu teoksesta Harding 1986 s. 120.

38. Lainattu teoksesta Harding 1986 s. 120.

39. Harding 1986 s. 199-121.

40. Harding 1986 s. 233; vrt. my®s s. 24.

41. Harding 1986 s. 238; vrt. Hesse 1980 s. 114-5.

42. Black 1962; Hesse 1980 s. 111.

43. Hesse 1980 s. 112-3.

44. Hesse 1980 s. 115.

45. Keller 1988 s. 28.

46. Vrt. Keller 1988 s. 35.

47. Charniak and McDermott 1985 s. 7.

48. Lainattu teoksesta Heindmaa ja Tuomi 1989 s.
75.

49. Kayttajan kisi, Data-kisine sek erityinen sen-
sori, joka rekisterdi kdden aseman ja suunnan, muo-
dostavatyhdessduudenlaisenvilineen, jokatekeemah-
dolliseksi sukelluksen keinotodellisuuteen. Data-kési-
neen tehtdvini on kirjata kiiden ja sormien liikkeet. Se
muuttaa nimé liikkeet ensin valoksi ja sitten elektroni-
siksi signaaleiksi. Késineen kerddméan informaation
perusteella syntyy keinotekoiseen avaruuteen kiden
kaksoiskappale, joka liikkuu kuten kisi. Néin Data-
kisine antaa kiyttdjilleen mahdollisuuden toimia kei-
notekoisessa todellisuudessa. (Scientific American
1987.)



100 Ajattelun ja tiedon kuvastosta

Kirjallisuus

Black, Max 1962: Models and Metaphors. Ithaca.

Charniak, Eugene and Drew McDermott 1985: Intro-
duction to Artificial Intelligence. Addison-Wesley.
Reading, Massachusetts.

Chomsky, Noam 1966: Cartesian Linguistics. A Chap-
ter in the History of Rationalist Thought. Harper &
Row. New York and London.

Descartes, René 1899 (1637): Metodin esitys. Mielen-
liikutusten tutkiskelu. Suomeksi toimittanut Jalmari
Hahl. Suomalaisen Kirjallisuuden Seura. Helsinki.

Freeman, Barbara 1988: ”(Re)writing Patriarchial
Texts: The Symposium”. —J. Silverman & Donn
Welton (eds.): Postmodernism and Continental
Philosophy. State University of New York Press.

Harding, Sandra 1986: The Science Question in Fe-
minism. Cornell University Press. Itacha and Lon-
don.

Heindmaa, Sara ja Ilkka Tuomi 1989: Ajatuksia syn-
nyttdvit koneet. Tekodlyn unia ja painajaisia.
WSOY. Helsinki.

Hesse, Mary 1980: ”The Explanatory Function of
Metaphor”. — Revolutions & Reconstructions in
the Philosophy of Science. The Harvester Press.

Irigaray, Luce 1985: Speculum of the Other Woman.
Translated by Gillan C. Gill. Cornell University
Press. Ithaca, New York.

Irigaray, Luce 1986: “Rakkauden taikaa. Platonin
luento. Pidot, "Diotiman diskurssi’”. Suomentanut
Pia Sivenius. Julkaisematon kidnnds.

Irigaray, Luce 1989: ” Onko tieteen subjekti sukupuo-
litettu?” — Sara Heindmaa (toim.): Naisen tieto.
Art House. Helsinki.

Karlsson, Fred 1988: ”Kieli ja kognitio”. — Antti
Hautamdki (toim.): Kognitiotiede. Gaudeamus.
Helsinki.

Keller, Evelyn Fox 1988 (1985): Tieteen sisarpuoli.
Suom. Pia Sivenius. Vastapaino. Tampere.

Kerdnen, Marja 1989: ”Miehet politiikkatieteen sub-
jekteina”. — Sara Heindmaa (toim.): Naisen tieto.
Art House. Helsinki.

Kiristeva, Julia 1987: Tales of Love. Translated by Leon
S.Roudiez. Columbia University Press. New York.

Lloyd, Genevieve 1984: The Man of Reason. "Male’
and 'Female’in Western Philosophy.

Merchant, Carolyn 1983: The Deathof Nature. Women,
Ecology and the Scientific Revolution. Harper &
Row. San Francisco.

Nelson,R.J. 1969:” Behaviorismis false”. TheJournal
of Philosophy. Volume LXVI, No. 14, July 24, 1969.

2/91 TIEDE&EDISTYS

Niiniluoto, Ilkka 1984: ” Totuuden rakastaminen”. —
Esa Saarinen, Lilli Alanen ja Ilkka Niiniluoto
(toim.): Rakkauden filosofia. WSQY, Juva.

Peters, R. S. and C. A. Mace 1967: ” Psychology”. —
Paul Edwards (ed.): Encyclopedia of Philosophy.
Volume 7. McMillan and Free Press. New York.

Platon 1979: Pidot. — Teokset 3. Keuruu.

Putnam, Hilary 1960: ”Minds and Machines”. —
Mind, Language andReality. Philosophical Papers.
Volume2. Cambridge University Press. Cambridge.
1980 (1975).

Putnam, Hilary 1973: ”Philosophy and our mental
life” .- Mind, Language and Reality. Philosophical
Papers. Volume 2. Cambridge University Press.
Cambridge. 1980 (1975).

Rolin, Kristiina 1989: ”Kuinka naiset lukevat filoso-
fiaa”. — Sara Heindmaa (toim.): Naisen tieto. Art
House. Helsinki.

Ruotsalainen, Ritva 1989: > Subjekti jota ei ole”. —
Sara Heindmaa (toim.): Naisen tieto. Art House.
Helsinki.

Ruotsalainen, Ritva 1990: Subjekti Platonin tietoteo-
riassa. Julkaisematon pro gradu -tyo.

Saariluoma, Pertti 1988: ” Ajattelu kognitiivisena pro-
sessina”. Antti Hautamiki (toim.): Kognitiotiede.
Gaudeamus. Helsinki.

Searle, John 1984: Mind, Brains and Science. Harvard
University Press. Cambridge, Massachusetts.

Turing, A. M. 1937: ” On computable numbers, with
an application to the Entscheidungsproblem”. —
Proceedings of the London Mathematical Society.
Second series. Volume 42. C. F. Hodsgson & Son.
London.

Woolf, Virginia 1980 (1928): Oma huone. Suomenta-
nut Kirsti Simonsuuri. Kirjayhtyma3. Helsinki.



