Heureka!
Empirismin dogmit elavit!

Kivin Teemun kanssa kokeilemassa taitojani porkkananviljelijind Kemiran laa-
timalla viljelypelilld. Tuloksemme jdi keskinkertaista heikommaksi: sato oli
hyvinlaatuinen mutta niukka. Syy oli silkka uhittelu. Kdytimme fosfori- ja
kalilannoitetta vihemmain kuin peli suositteli viljeltdessd teollisuuskadyttoon
soveltuvaa lajiketta turvemaalla. Viljelypeli antaa lannoituspaétosten yhteydes-
si tismalliset ohjeet siitd, mika on oikea siirto, ja varoittaa ankarin madonluvuin
tekeméstd muuta. Vain yksi tulos on mahdollinen, elleivit pelaajat heittaydy
tarkoituksellisesti hankaliksi.

”Peli” on tiedekeskus Heurekassa. Tieteen médritelmé on venytettdvda mel-
koisen kummalliseksi, jotta Kemiran viljelypeli saataisiin mahdutetuksi sen
piiriin. — Mieleni tekee lausua tima S. Albert Kivistd mukaillen voimakkaam-
min: Jos tdma on tiedettd, niin “piip-piip” on "toot-to6t”, ja Ari Vatanen on
Kiinan keisari.

* % %k % %

Willard van Orman Quine julkaisi vuonna 1951 suurta huomiota herittineen
artikkelin Empirismin kaksi dogmia (sisiltyy hidnen esseekokoelmaansa From a
Logical Point of View). Quine esitti, ettd moderni empirismi — joka on suunnil-
leen sama kuin looginen positivismi — nojautuu kahteen itsestddnselvyyteni
hyviksyttyyn dogmiin. Ensimméinen empirismin dogmi on uskomus, ettd on
mahdollista erottaa kaksi olennaisesti toisistaan poikkeavaa totuuden laatua,
nimittiin analyyttinen, joka perustuu tosiasioista riippumattomiin sanojen mer-
kityksiin, sekd synteettinen, joka perustuu vallitseviin asiaintiloihin. Toinen
dogmi on reduktionismi: ajatus, ettd jokainen teoreettinen véittimi voidaan
esittdd sisdllollisesti yhtdpitdvissd muodossa vilittomédin kokemukseen viittaa-
vien termien loogisena konstruktiona.

Quine viitti esseessddn, ettd molemmat dogmit ovat perusteettomia. Analyyt-
tisen ja synteettisen totuuden erottelu ei ole mahdollista siksi, etti sanojen
merkityksen kielestd riippuva ainesosa ja empiirinen ainesosa ovat sidoksissa
toisiinsa. Asetelmaa havainnollistaakseen Quine eritteli kisitettd ’synonyymi”
ja osoitti, ettd riippuu tarkasteltavana olevan kielen rikkaudesta, voidaanko
véittimien kognitiivisen merkityksen ajatella pysyvin muuttumattomana kun
niissé esiintyvi termi korvataan synonyymilldédn. Kielen merkityksellisid yksi-
koiti eivit ole sanat vaan kokonaiset lauseet, jotka puolestaan sitoutuvat kielen-
kdyton laajempiin yhteyksiin. Kasitteet “analyyttisyys” ja “synonyymi” siis
edellyttidvit toisiaan ja muodostavat loogisen kehin, ne midritelldén toistensa
avulla. Joskin ajatus totuuden kahdesta ulottuvuudesta vaikuttaa jarkevaltd,
erottelua ei voi missdén luonnollisessa yhteydessi tehda.

Empirismin toisen dogmin, reduktionismin, perinteinen perustelu on ollut ns.
merkityksen verifikaatioteoria eli ajatus, ettid termien merkitys on yhtd kuin
niiden todentamiseen kiytetty menetelmi. Nakemyksen mukaan jokainen teo-
reettinen termi voidaan korvata aistihavaintoihin nojautuvista termeisti muo-


https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg

242 Heureka 4/90 TIEDE&EDISTYS

dostetulla konstruktiolla. Mutta timi ajatus palautuu empirismin ensimmaiseen
dogmiin, analyyttisen ja synteettisen erotteluun. Milld edellytyksilld voimme
todentaa, ettd teoreettinen termi ja sitd vastaava aistihavaintoihin nojautuva
konstruktio ovat ”synonyymeja” ja voidaan siis korvata toisillaan? Emme mil-
ladn. Tamén tekevd joutuu nojautumaan empirismin ensimméiiseen dogmiin,
joka on, Quinen sanoin, metafyysinen uskonkappale.

Empirismin dogmeihin perustuvan tiedenikemyksen vaihtoehdoksi Quine
esitti ns. holistiseen teesiin perustuvan tiedendkemyksen. Hin esitti holistisen
nidkemyksen kielikuvana: Tieteiden kokonaisuus on itse konstruoimamme kie-
lellinen kudelma, joka nojautuu empiiriseen kokemukseen ainoastaan laidoil-
taan. Kudoksen keskustassa ovat logiikka ja matematiikka — siis véittdmait,
joita mielellimme piddmme analyyttisind. Kudoksen laidoilla ovat empiiriset
tieteet — siis viittamit, joita mielellimme pidimme synteettisind. Logiikan ja
matematiikan ja toisaalta empiiristen tieteiden viittdmien erottaminen kahteen
eri kategoriaan on kuitenkin suhteellinen ja riippuu koko kudelman rakenteesta:
Miki tahansa kudelman osa voidaan tulkita “analyyttisesti todeksi” ja sdilyttas
kaikissa oloissa ennallaan muuttamalla kudelman muita osia. Se, ettd olemme
omaksuneet tavan pitdd logiikan ja matematiikan sdsnnot ennallaan ja sen sijaan
muuttaa empiiristen tieteiden viittimid johtuu Quinen mielestd siité, ettd tima
on toiminut. Quinen holistiseen teesiin nojautuva tiedendkemys on ndin ollen
vahvasti pragmatistinen: omaksumamme tieteelliset ajattelutavat ja menetelméit
saavat oikeutuksensa siiti, ettd ne ovat osoittautuneet hedelmallisiksi.

%k ok k ck

Quinen teesit empirismin dogmeista on laajalti hyviksytty aluksi esitetyisti
vastalauseista huolimatta. Mutta onko tilld loogisen semantiikan alaan kuulu-
valla viittelylld merkitysté filosofisten erityiskeskustelujen ulkopuolella?

Quinen teesien eris keskeinen merkitys on tosiasioiden aseman suhteellistu-
minen nidkemyksessimme tieteestd. Jos tiede on kielellinen kudelma, jossa
kaikki osat tukevat toisiaan ja miki tahansa osa voidaan sdilyttdd muuttumatto-
mana muuttamalla toisia, niin mitd ovat ’kovat tosiasiat”? Tosiasioihin kohdis-
tuvan epdilyksen kddntGpuoli puolestaan on, ettd fosiasioiden ja teorioiden
keskindinen suhde muuttuu ongelmalliseksi. Teorioita ei voi yksikésitteisesti
testata tosiasiahavaintoja vasten — kuten hypoteesien testaamista korostava
metodologinen dogmatiikka edellyttdd — kahdesta toisiinsa liityvéstd syysti:
Tosiasioiden havaitseminen on teorioista riippuvaista, ja on siis erittdin epasel-
vid, miti teorioita yksikésitteisesti testaavat tosiasiat” ylimalkaan voisivat olla.
Toisaalta yksittdiset teoreettiset viittdmat kietoutuvat laajempialaisten teorio-
iden kudelmaan, ja yhden katsomuksen muuttaminen muuttaa koko kudelmaa.
On siis perusteltua suhtautua hyviksyttyja teorioita vastaan kohdistuviin yksit-
tdisiin “tosiasioihin” mitd suurimmalla epédluulolla.

Asetelman ydin on siini, etti teoreettisten ndkemysten perusteluna ja samalla



TIEDE&EDISTYS 4/90 Heureka 243

testaajana on tieteellinen kéytént6 kokonaisuudessaan, ei suinkaan yksittdinen
havainto tai koe, joka paljastaa yksittdisen tosiasian.

On usein ajateltu, ettd edelld esitettyjd ongelmia voitaisiin selventid erotta-
malla todellisuutta koskevien ndkemystemme ainesosina toisistaan teoreettinen
viitekehys yhtiélta ja kokemus toisaalta; "kokemus™ on téssé yhtd kuin tunnettu-
jen tosiasioiden kokonaisuus. Téllainen jako sisiltyy esimerkiksi Thomas Kuh-
nin ndkemykseen tieteellisten vallankumousten rakenteesta: Tieteellinen ku-
mous on kisitteellinen murros, jonka seurauksena vanhoille tosiasioille anne-
taan uusi tulkinta uuden kisitteellisen viitekehyksen pohjalta.

Tamai luontevalta vaikuttava ajatus on kuitenkin harhaanjohtava, kuten Do-
nald Davidson osoitti vuonna 1974 julkaisemassaan esseessd “Kisitteellisen
viitekehyksen ideasta” (On the very idea of a conceptual scheme, sisiltyy hdnen
esseekokoelmaansa Inquiries into Truth and Interpretation). Davidson esitti,
etti kisitteellisen viitekehyksen ja kokemuksen erottaminen toisistaan on empi-
rismin kolmas dogmi, joka joutaa samalle tunkiolle kuin ensimmaéinen ja toinen-
kin. Niin siksi, ettd kokemus ja kieli, jolla kokemus ilmaistaan — eli “késitteel-
linen viitekehys” — ovat toisistaan erottamattomia. Edelleen, on epaselvii,
mitd puhe erilaisista viitekehyksistd voi merkité, koska oletetun erilaisuuden
tunnistaminen edellyttda yhden viitekehyksen kayttod. On yhta lailla perustee-
tonta vdittdd, ettd eri viitekehykset ovat itse asiassa samat. “Viitekehyksen”
kisite on harhaanjohtava, koska emme voi erottaa toisistaan sitd, mitd sanomme,
ja sitd, minké nojalla annamme merkityksen sille mitd sanomme.

Jokaista empirismin dogmia vastaan esitetty kritiikki on kiertynyt samaan
ongelma-alueeseen. Sen ytimessd on kuvitelma, ettd “tosiasiat” voidaan erottaa
kielesti, jolla ne ilmaistaan. Empirismin dogmien kriitikot eivit suinkaan ole
viittineet, ettd aineelliset tosiasiat eivit olisi todellisia. He ovat paljastaneet
vaikeuksia, joita seuraa siitd ettdi oman maailmamme tosiasiat ovat sidoksissa
kieleen. ”Tosiasian” késitteen vadristyminen (reifioituminen) on sindnsa empi-
ristisen tiedeperinteen tuote: Jos kuvitellaan, ettd teoriat palautuvat havaittaviin
tosiasioihin, niin tietenkin tosiasiat kuvitellaan yksittdisiksi, aistiemme edessa
yksikisitteisesti paljastuviksi asiaintiloiksi. Tieteenfilosofian oppikirjat ovat
tdynni tdman kaltaisia esimerkkeja.

k ok ok ok ok

Empirismin dogmien ponkittdma “tosiasia” on tiedettd koskevassa arkiajattelus-
sa yhtd kuin “tieteellinen keksintd” tai "tieteellinen 16yto”.

Tiedekeskus esittelee tieteellisid keksint6ja ja 16yt6ja. On siis oikeutettua
odottaa, etti tiedekeskus johdattaisi myos ihmetteleméin, miti tieteelliset kek-
sinn6t ja 16ydot itse asiassa ovat. Tama odotus on kaukana tiedekeskus Heure-
kan todellisuudesta. Heurekaan astuessaan astuu jénnittdvien laitteiden sokke-
loon. Parhaat niistd ovat nokkelia — Teemu ihastui laitteeseen, jossa virisuo-
dattimia kiyttien saadaan erivérisistd pallosista muodostuvat numerot joko



244 Heureka 4/90 TIEDE&EDISTYS

nidkymaiin tai ei, ja mind voisin leikkid tuntikausia lahettelemalld sinikdyrid
Heurekan pidhallin yli viritetyn jéttimdisen vieterin padstd padhian. Mutta jan-
nittdvi laite ei ndytd muuta kuin sen minkd se nayttdd. Entd sitten? Mikd on
laitteen nédyttdman ilmion merkitys?

Ratkaiseva rengas, joka puuttuu Heurekan laiteviidakosta, on tulkinta. Jotta
asiaintila muuttuisi tieteellisesti kiinnostavaksi tosiasiaksi, se on tulkittava. Tul-
kinnasta irrallisia tieteellisid tosiasioita ei ole.

Tulkitseminen edellyttdd ndkokulmaa. (Ja tihén joudumme Davidsonin luet-
tuamme lisddméin, ettd tulkinnan ndkokulma ja se, mité tulkitaan, kuuluvat yh-
teen). Tieteellisessd kdytannossd sovelletaan asiaintilojen merkitystd arvioitaes-
sa monia eri ndkokulmia samanaikaisesti. Havainnollistan titd jakamalla seu-
raavassa tulkinnan nikokulmat kolmeen tasoon: tulkinta tosiasiaksi, tulkinta tie-
teellisesti kiinnostavaksi tosiasiaksi ja tulkinta merkittdvdksi tosiasiaksi.

Tulkinta rosiasiaksi viittaa siihen, ettd jonkin asiaintilan arvioidaan olevan
maailmamme osa. Tdmé ei tietenkiddn ole triviaali johtopadtds. Yksi havainto
jostakin asiaintilasta ei ole koskaan eikd missddn oikeuttanut tille ylennysti
tosiasian aateluuteen. Tdma tietenkin herittid kysymyksen, kuinka monta ker-
taa, ja millaisilla ehdoilla, tietty asiaintila pitdd havaita, jotta se muuttuisi tosiak-
si? Mitdidn yleispétevia ratkaisua ei ole olemassa, vaan vastaukset on etsittiva
eri tieteenalojen kdytinnollisistd tutkimusperinteistd. Koska modernin tieteen
tutkimuskdytinnot ovat teorian ldpitunkemia, myos asiaintilojen tunnistaminen
tosiasioiksi on teoreettisesti latautunutta.

Tulkinta tieteellisesti kiinnostavaksi tosiasiaksi viittaa siihen, ettd jollekin
asiaintilalle annetaan merkitys jonkin tieteellisen teorian nojalla. Erityisen kiin-
nostavia ovat tapaukset, joissa tietty asiaintila on hyviksytty tosiasiaksi vasta
kun sen aiheuttava mekanismi on kyetty teoreettisesti ymmaértiméaédn. Manner-
liikkeet on tisti klassinen esimerkki: Alfred Wegener esitti vuosisadan alussa,
ettd maapallon mantereet eivit pysy geologisessa aikamittakaavassa vakaina
paikoillaan vaan liikkuvat ja niiden konfiguraatio muuttuu. Témin ehdottaman-
sa “tosiasian” tueksi Wegener esitti suuren joukon geomorfologiaan, paleonto-
logiaan sekd nykyisen kasvillisuuden ja eldimiston levinneisyyteen liittyvid
seikkoja. Wegenerid ei uskonut kukaan, koska kukaan ei osannut kuvitella, miki
mekanismi mantereita liikuttaisi. Mekanismi esitettiin 60-luvulla, ja Wegener
rehabilitoitui ldhes yhdessé yossid. Kuten Stephen Jay Gould on kuvannut (Ever
Since Darwin. Reflections on Natural History, 1973), mannerliikkeiden vastus-
tajia pidettiin 70-luvulla yhtildisen hulluina yksityisajattelijoina kuin manner-
liikkkeiden kannattajia pidettiin 60-luvulla.

Thomas Kuhn oivalsi, etti tieteellisesti kiinnostavat tosiasiat ja niitd tulkitse-
vat teoriat kuuluvat yhteen. Hén kéytti tiettyihin teorioihin tiiviisti liittyvistd
asiaintiloista — koetuloksista tai havaintosarjoista — nimitystd eksemplaari.
Eksemplaarit otetaan avuksi teorioita havainnollistettaessa, ja teoriat tulkitsevat
eksemplaarien tieteellisen merkityksen. Eksemplaarit ja teoriat kiertivét herme-
neuttista kehdi.



TIEDE&EDISTYS 4/90 Heureka 245

Tulkinta merkittdvdksi tosiasiaksi viittaa siihen, ettd jokin asiantila arvioi-
daan hyvinvoinnillemme ja olemassaolollemme syysté tai toisesta tdrkeéksi.
T#amain tulkinnan mahdollisia nakokulmia on yhtd monta kuin on yhteiskunnalli-
sesti merkityksellisid nikokulmia. Ei ole lainkaan itsestddn selvid, keitd ovat ne
”me”, joiden hyvinvoinnilla ja olemassaololla on merkityst4. Tosiasioiden mer-
kitys arvioidaan keskelld yhteiskunnallisia ristiriitoja.

Erottamani tulkinnan nakokulmat toki kietoutuvat toisiinsa. Lisdksi ne kie-
toutuvat vallitseviin kulttuurisiin kaytdnt6ihin. Tavoitteeni ei olekaan tuottaa
luokitusta vaan perustella jaottelun avulla seuraavat viitteet:

(1) Tulkitseminen on toiminta, joka kytkee Quinen ja Davidsonin teknisesti
vaikeat filosofiset keskustelut tieteeseen sind monitasoisena ja -tahoisena kay-
tantona, jona se elad kulttuurissamme.

(2) Tiede kaytannollisend sekd kulttuuriin niveltyvini toimintana kasitta
kaikki tulkinnan niakokulmat.

(3) Tiedekeskus Heurekassa on esilld vain jaotteluni ensimmaiinen niakokul-
ma, mikéli sekddn. — Ehkd Heurekan laitteita ihmettelevit kivijat oppivat
havaintojensa nojalla tulkitsemaan laitteiden osoittamat asiaintilat tosiasioiksi.
Ehké tdma on jannittdvada. Mutta paradoksi on siind, ettéd tuloksena on surkeasti
latistunut kuva sekd tutkimuskdytdnnoista ettd tieteestd kulttuurisena ilmiona.
Silld mikd muu on katosta riippuva jannittdva laite kuin jénnittava laite?

Tiedendkemyksen latteus on erityisen harmillista sellaisilla yhteiskunnallisen
todellisuuden alueilla, joita ei ole mitenkddn mahdollista jasentdd erillisiksi
asiaintiloiksi. Jokainen Heurekan kavijd valitkoon omat esimerkkinsi. Minua
jdi vaivaamaan kuvataulu, jossa kirjoituksen kehitys on esitetty yksittdisend
tapahtumana ja tdhdn on liitetty viite, ettd kirjoitustaito on “keksitty” vain
kerran. Historiallisten muutosten latistuminen “tapahtumiksi” on empirismin
dogmatiikan luonnollinen seuraus, mutta tdmé vaikeuttaa tavattomasti pyrki-
mystd ymmartda nditd muutoksia. (Tamén kdantopuoli on paattely: mitd ei voi
todentaa “tapahtumiksi” ei ole tapahtunut, ja siis esimerkiksi Auschwitzia ei
ollut olemassa; ks. Riitta Turunen: Lyotard ja oikeudenmukaisuus, T7&E 2/90).

* %k ok k ok

Ilmi6iden tieteellinen kiinnostavuus tulkitaan kisitteellistimilld ne; kisitteet
kytkevit yksittdiset asiaintilat teorioiden yhteyteen. Mutta kisitteet eivit ole
lapindkyvid, ne eivit yksikasitteisesti palaudu asiaintiloihin, joita niilld tulki-
taan. Niin esittdd teesi teorioiden alimaardytyneisyydesti. Teesin mukaan teo-
riat viittavat selittdamistdan ilmidistda enemmén kuin mihin koetulokset tai ha-
vaintoaineistot antavat oikeuden. Teesi on nykyisin laajalti hyvéksytty, koska
vastakkaista kantaa puolustava joutuu vetoamaan empirismin dogmeihin.
Misti asiaintiloja tulkitsevat kasitteet tulevat? Mistd késitteet saavat oikeu-
tuksensa? Hedelmallisen ndkokulman tahan ongelmaan tarjoaa ajatus, ettd yleis-
tavd tieteellinen kisite toimii metaforan tavoin. Aristoteles totesi kielellisen



246 Heureka 4/90 TIEDE&EDISTYS

metaforan auttavan havaitsemaan samankaltaisuuksia. Sama pitee tieteessd
kaytettyyn kisitteelliseen metaforaan, mutta timén voima on suurempi: Tieteen
kisitteellinen metafora mddrittelee samankaltaisuuksia. Organismin kutsumi-
nen kelloksi saa organismin niyttdmaén kellolta. Populaation kutsuminen mole-
kyylien pilveksi saa populaation nédyttimé4dn molekyylien pilviltd. Yhteiskun-
nan kutsuminen jérjestelmiksi saa yhteiskunnan ndyttamain jarjestelmalta.

Toisin sanoen, metaforat eivit ole neutraaleja vaan siirtdvit uudelle alueelle
vanhat merkityksensd. Tiettyd ilmioti tulkitseva metafora jatkaa kulkuaan kai-
kille niille alueille, missd kyseisen ilmion kanssa ollaan tekemisissi. Jos orga-
nismia pidetédén kellona, siihen suhtaudutaan kaikissa kaytinnollisissa yhteyk-
sisséd kuten kelloon, ja lopulta psykosomaattista sairautta hoitaa kelloseppa.

Metaforan merkitysté tieteessd ovat korostaneet erityisesti feministiset tie-
dekriitikot, jotka ovat kiinnittédneet huomiota modernin tieteen vahvoihin seksu-
aalisiin, maskuliinisiin metaforiin (esimerkiksi Sandra Harding, The Science
Question in Feminism, 1986). Donna Haraway on analysoinut sosiobiologian
kasitteellistd taustaa ja osoittanut mielesténi vakuuttavasti (Studies in History of
Biology, vol. 6, 1983), ettd sosiobiologian synty 70-luvulla Yhdysvalloissa
juontuu toisen maailmansodan sotilastutkimuksen luoman kyberneettisen sys-
teemimetaforan soveltamisesta biologiaan. Metafora kulkeutui Norbert Wiene-
rin systeemiteoriasta ensin ekologiaan ja sieltd eldinten kdyttdytymisen tutki-
mukseen, missid E.O. Wilson puki sen puhuttelevaan kielelliseen muotoon.

Donna Haraway on esittinyt myos havainnollisen esimerkin siitd, miten
vallitsevat kulttuuriset kdsitykset voivat madratd metaforan, jonka avulla tieteel-
lisi4 asiaintiloja tulkitaan ja asetetaan niytteille (Social Text, no 12, 1985): New
Yorkin Luonnonhistoriallisen museon — alallaan Yhdysvaltain johtava laitos
— yleisoniyttelyssd olevat tiytetyt eldimet on jérjestetty ydinperheiksi. Jokai-
sesta lajista on esilld is4, diti ja lauma telmivid lapsia — tdysin riippumatta siit4,
millainen on lajien tosiasiallinen lisdédntymisjarjestelma.

k ok ok ook ok

Tieteen metaforien avaaminen on siis tiarkeitd selvitettdessid, miten tiede nivel-
tyy kulttuuriin. Toinen erityisen tirkd taso on ongelmien mddrittely. Miten
tunnistetaan asiaintila, jota ei ymmaérretd mutta joka tulisi ymmartda? Miten
erotetaan toisistaan merkitykselliset tekijat, jotka ovat tietyn ilmion selittdmi-
sessd tirkeitd, ja merkityksettomat tekijét, jotka voidaan sivuuttaa? Miten rat-
kaisut kuvitellaan saatettavan kadytantoon?

Empirismin dogmien perinto tutkimuksen kohteen rajaavaan metodologiaan
on suoraviivainen objektivismi, tutkimuskohteen esineellistiminen, jota monet
tutkimusta ohjaavat metaforat tukevat. Tutkimustyo pelkistyy subjekti-objekti
-suhteeksi: tutkija on vastakkain tutkimuskohteensa kanssa ja tunkeutuu méaira-
tietoisesti ponnistellen timin salaisuuksiin. Asetelma on virheellinen jattdes-
sdidn huomiotta tutkimusongelmien tunnistamisen sosiaaliset sidokset (esimer-



TIEDE&EDISTYS 4/90 Heureka 247

sisarpuoli, 1988), ettd asetelma on virheellinen myos tutkimuskaytannon nako-
kulmasta: tutkimuskohteen suoraviivainen esineellistiminen vaikeuttaa oivalta-
masta sithen vaikuttavien tekijoiden monimutkaisuutta ja ristiriitaisuutta. Yh-
dyn Kellerin nikemykseen, mutta sen erittely ei ole tdssd yhteydessd mahdol-
lista.

Vallitseva kuvitelma tutkimustulosten soveltamisesta on, etté tiede paljastaa
tosiasioita joita paiatoksentekijat soveltavat kaytdntoon pastoksia tehdessddn.
Tamai kaava perustuu olettamukseen, ettd on olemassa tulkinnasta riippumatto-
mia merkittdvii tosiasioita, ja on siis latteaa empirismin dogmatiikkaa. Kaavalla
on myos sosiaalinen ulottuvuus, jota havainnollistaa erottelu asiantuntijan tie-
don ja kdyttdjin tiedon vililld; titikin ovat korostaneet etenkin feministiset
tiedekriitikot: Edellinen on valmiita kaavoja, jilkimmainen on konkreettisissa
tilanteissa ja kidytannoissa rikastuvaa ongelmien ratkaisemisen kykyi. Edellinen
mien parissa tyoskentelevien sosiaalisten toimijoiden itsengisyyttd ja itseluotta-
musta — englanninkieliset kuvaavat tétd yhdelld sanalla, empowerment. Vas-
takkaisuus on erityisen korostunut kehitysmaissa, missd modernin tieteen kéy-
tintojd kaavamaisesti toistavat laitokset joutuvat riippuvaisiksi angloamerikka-
laisesta tiede-eliitista ja irtaantuvat pyrkimyksista ratkaista paikallisia ongelmia
(Susantha Goonatilake, Aborted Discovery. Science and Creativity in the Third
World, 1984).

Empirismin dogmatiikka hallitsee meidén tiedekulttuurimme nékemysti tie-
teen tulosten soveltamisesta, ja empowerment utopia vaikuttaa kovin kaukaisel-
ta. Empirismin dogmien edellyttimai esineellistiminen ulottuu tieteellisen kult-
tuurimme hierarkioiden vilitykselld myos tutkimuksen harjoittajiin ja on pa-
himmillaan d4rimmaéisen julmaa. Primo Levin keskitysleirikokemuksiin perus-
tuvaan kirjaan Tdllainenko on ihminen sisiltyy kuvaus hinen tyoskentelystdin
leirin yhteydessi toimineessa kemian laboratoriossa. Levi kuvaa laboratoriota
johtavan polymeerikemistin, tohtori Pannwitzin, suhdetta apulaiseensa seuraa-
vasti: ... hidnen katseensa ei ollut kahden ihmisen vélinen katse, ja mini tiesin,
ettd jos voisin perin pohjin luodata hénen katseensa, joka tuli kuin akvaarion
lasiseinin lapi kohti olentoa, joka asui aivan erilaisessa elementissi, niin osaisin
selittis koko kolmannen valtakunnan suuren hulluuden ytimen.”

Levin asema oli epdilemittd poikkeuksellinen — kemisti ja keskitysleirivan-
ki samassa henkilossd. Mutta pelkéén, ettd sama asetelma elédd kaikissa tieteen
hierarkioissa.

k %k k ok 3k
Tieteellisten teorioiden kulttuurista ulottuvuutta arvioitaessa on siis tarpeen

esittd4 ainakin kolmenlaisia kysymyksia:
Ensiksi, millaisia kétkettyja merkityksid teorian kayttamat metaforat kanta-



248 Heureka 4/90 TIEDE&EDISTYS

vat mukanaan? Millaiseksi teoria nime#dd tutkimuskohteensa ja mitd se siis
olettaa tutkimuskohteestaan sen lisiksi, mitd se nimenomaisesti sanoo?

Toiseksi, millaisten ongelmien ratkaisemiseen teorialla tihd4tddn? Miti seik-
koja on ongelmia médriteltdessa hyviksytty merkityksellisind mukaan, mitd on
suljettu merkityksettomini ulos?

Kolmanneksi, millaisiin yhteiskunnallisiin kiytintoihin ongelmien ratkaise-
minen nojautuu? Millaisia toimintoja esitetyt ratkaisut edistavit, mitd ne jattavit
huomiotta tai suoranaisesti rajoittavat?

Kun astun Teemun kanssa tiedekeskus Heurekaan ja alan kasvattaa porkka-
noita Kemiran viljelypelin avulla, nimi kysymykset vaipuvat taustalle. Astum-
me toiseen maailmaan. Tiede voidaan toki méiritelld miten halutaan. Mutta,
kuten sanottu, tunnen kiusausta viittdd, ettd jos Kemiran viljelypeli hyviksytaian
tieteeksi niin “piip-piip” on “t66t-t66t”.

Yrjo Haila



