
Heureka! 
Empirismin dogmit elävät! 

Kävin Teemun kanssa kokeilemassa taitojani porkkananviljelijänä Kemiran laa-
timalla viljelypelillä. Tuloksemme jäi keskinkertaista heikommaksi: sato oli 
hyvänlaatuinen mutta niukka. Syy oli silkka uhittelu. Käytimme fosfori- ja 
kalilannoitetta vähemmän kuin peli suositteli viljeltäessä teollisuuskäyttöön 
soveltuvaa lajiketta turvemaalla. Viljelypeli antaa lannoituspäätösten yhteydes-
sä täsmälliset ohjeet siitä, mikä on oikea siirto, ja varoittaa ankarin madonluvuin 
tekemästä muuta. Vain yksi tulos on mahdollinen, elleivät pelaajat heittäydy 
tarkoituksellisesti hankaliksi. 

"Peli" on tiedekeskus Heurekassa. Tieteen määritelmä on venytettävä mel-
koisen kummalliseksi, jotta Kemiran viljelypeli saataisiin mahdutetuksi sen 
piiriin. — Mieleni tekee lausua tämä S. Albert Kivistä mukaillen voimakkaam-
min: Jos tämä on tiedettä, niin "piip-piip" on "tööt-tööt", ja Ari Vatanen on 
Kiinan keisari. 

Willard van Orman Quine julkaisi vuonna 1951 suurta huomiota herättäneen 
artikkelin Empirismin kaksi dogmia (sisältyy hänen esseekokoelmaansa From a 
Logical Point of View). Quine esitti, että moderni empirismi — joka on suunnil-
leen sama kuin looginen positivismi — nojautuu kahteen itsestäänselvyytenä 
hyväksyttyyn dogmiin. Ensimmäinen empirismin dogmi on uskomus, että on 
mahdollista erottaa kaksi olennaisesti toisistaan poikkeavaa totuuden laatua, 
nimittäin analyyttinen, joka perustuu tosiasioista riippumattomiin sanojen mer-
kityksiin, sekä synteettinen, joka perustuu vallitseviin asiaintiloihin. Toinen 
dogmi on reduktionismi: ajatus, että jokainen teoreettinen väittämä voidaan 
esittää sisällöllisesti yhtäpitävässä muodossa välittömään kokemukseen viittaa-
vien termien loogisena konstruktiona. 

Quine väitti esseessään, että molemmat dogmit ovat perusteettomia. Analyyt-
tisen ja synteettisen totuuden erottelu ei ole mahdollista siksi, että sanojen 
merkityksen kielestä riippuva ainesosa ja empiirinen ainesosa ovat sidoksissa 
toisiinsa. Asetelmaa havainnollistaakseen Quine eritteli käsitettä "synonyymi" 
ja osoitti, että riippuu tarkasteltavana olevan kielen rikkaudesta, voidaanko 
väittämien kognitiivisen merkityksen ajatella pysyvän muuttumattomana kun 
niissä esiintyvä termi korvataan synonyymillään. Kielen merkityksellisiä yksi-
köitä eivät ole sanat vaan kokonaiset lauseet, jotka puolestaan sitoutuvat kielen-
käytön laajempiin yhteyksiin. Käsitteet "analyyttisyys" ja "synonyymi" siis 
edellyttävät toisiaan ja muodostavat loogisen kehän, ne määritellään toistensa 
avulla. Joskin ajatus totuuden kahdesta ulottuvuudesta vaikuttaa järkevältä, 
erottelua ei voi missään luonnollisessa yhteydessä tehdä. 

Empirismin toisen dogmin, reduktionismin, perinteinen perustelu on ollut ns. 
merkityksen verifikaatioteoria eli ajatus, että termien merkitys on yhtä kuin 
niiden todentamiseen käytetty menetelmä. Näkemyksen mukaan jokainen teo-
reettinen termi voidaan korvata aistihavaintoihin nojautuvista termeistä muo- 

https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg


242 Heureka 	 4/90 TIEDE&EDISTYS 

dostetulla konstruktiolla. Mutta tämä ajatus palautuu empirismin ensimmäiseen 
dogmiin, analyyttisen ja synteettisen erotteluun. Millä edellytyksillä voimme 
todentaa, että teoreettinen termi ja sitä vastaava aistihavaintoihin nojautuva 
konstruktio ovat "synonyymeja" ja voidaan siis korvata toisinaan? Emme mil-
lään. Tämän tekevä joutuu nojautumaan empirismin ensimmäiseen dogmiin, 
joka on, Quinen sanoin, metafyysinen uskonkappale. 

Empirismin dogmeihin perustuvan tiedenäkemyksen vaihtoehdoksi Quine 
esitti ns. holistiseen teesiin perustuvan tiedenäkemyksen. Hän esitti holistisen 
näkemyksen kielikuvana: Tieteiden kokonaisuus on itse konstruoimamme kie-
lellinen kudelma, joka nojautuu empiiriseen kokemukseen ainoastaan laidoil-
taan. Kudoksen keskustassa ovat logiikka ja matematiikka — siis väittämät, 
joita mielellämme pidämme analyyttisinä. Kudoksen laidoilla ovat empiiriset 
tieteet — siis väittämät, joita mielellämme pidämme synteettisinä. Logiikan ja 
matematiikan ja toisaalta empiiristen tieteiden väittämien erottaminen kahteen 
eri kategoriaan on kuitenkin suhteellinen ja riippuu koko kudelman rakenteesta: 
Mikä tahansa kudelman osa voidaan tulkita "analyyttisesti todeksi" ja säilyttää 
kaikissa oloissa ennallaan muuttamalla kudelman muita osia. Se, että olemme 
omaksuneet tavan pitää logiikan ja matematiikan säännöt ennallaan ja sen sijaan 
muuttaa empiiristen tieteiden väittämiä johtuu Quinen mielestä siitä, että tämä 
on toiminut. Quinen holistiseen teesiin nojautuva tiedenäkemys on näin ollen 
vahvasti pragmatistinen: omaksumamme tieteelliset ajattelutavat ja menetelmät 
saavat oikeutuksensa siitä, että ne ovat osoittautuneet hedelmällisiksi. 

Quinen teesit empirismin dogmeista on laajalti hyväksytty aluksi esitetyistä 
vastalauseista huolimatta. Mutta onko tällä loogisen semantiikan alaan kuulu-
valla väittelyllä merkitystä filosofisten erityiskeskustelujen ulkopuolella? 

Quinen teesien eräs keskeinen merkitys on tosiasioiden aseman suhteellistu-
minen näkemyksessämme tieteestä. Jos tiede on kielellinen kudelma, jossa 
kaikki osat tukevat toisiaan ja mikä tahansa osa voidaan säilyttää muuttumatto-
mana muuttamalla toisia, niin mitä ovat "kovat tosiasiat"? Tosiasioihin kohdis-
tuvan epäilyksen kääntöpuoli puolestaan on, että tosiasioiden ja teorioiden 
keskinäinen suhde muuttuu ongelmalliseksi. Teorioita ei voi yksikäsitteisesti 
testata tosiasiahavaintoja vasten — kuten hypoteesien testaamista korostava 
metodologinen dogmatiikka edellyttää — kahdesta toisiinsa liityvästä syystä: 
Tosiasioiden havaitseminen on teorioista riippuvaista, ja on siis erittäin epäsel-
vää, mitä teorioita yksikäsitteisesti testaavat "tosiasiat" ylimalkaan voisivat olla. 
Toisaalta yksittäiset teoreettiset väittämät kietoutuvat laajempialaisten teorio-
iden kudelmaan, ja yhden katsomuksen muuttaminen muuttaa koko kudelmaa. 
On siis perusteltua suhtautua hyväksyttyjä teorioita vastaan kohdistuviin yksit-
täisiin "tosiasioihin" mitä suurimmalla epäluulolla. 

Asetelman ydin on siinä, että teoreettisten näkemysten perusteluna ja samalla 



TIEDE&EDISTYS 4/90 	 Heureka 243 

testaajana on tieteellinen käytäntö kokonaisuudessaan, ei suinkaan yksittäinen 
havainto tai koe, joka paljastaa yksittäisen tosiasian. 

On usein ajateltu, että edellä esitettyjä ongelmia voitaisiin selventää erotta-
malla todellisuutta koskevien näkemystemme ainesosina toisistaan teoreettinen 
viitekehys yhtäältä ja kokemus toisaalta; "kokemus" on tässä yhtä kuin tunnettu-
jen tosiasioiden kokonaisuus. Tällainen jako sisältyy esimerkiksi Thomas Kuh-
nin näkemykseen tieteellisten vallankumousten rakenteesta: Tieteellinen ku-
mous on käsitteellinen murros, jonka seurauksena vanhoille tosiasioille anne-
taan uusi tulkinta uuden käsitteellisen viitekehyksen pohjalta. 

Tämä luontevalta vaikuttava ajatus on kuitenkin harhaanjohtava, kuten Do-
nald Davidson osoitti vuonna 1974 julkaisemassaan esseessä "Käsitteellisen 
viitekehyksen ideasta" (On the very idea of a conceptual scheme, sisältyy hänen 
esseekokoelmaansa Inquiries into Truth and Interpretation). Davidson esitti, 
että käsitteellisen viitekehyksen ja kokemuksen erottaminen toisistaan on empi-
rismin kolmas dogmi, joka joutaa samalle tunkiolle kuin ensimmäinen ja toinen-
kin. Näin siksi, että kokemus ja kieli, jolla kokemus ilmaistaan — eli "käsitteel-
linen viitekehys" — ovat toisistaan erottamattomia. Edelleen, on epäselvää, 
mitä puhe erilaisista viitekehyksistä voi merkitä, koska oletetun erilaisuuden 
tunnistaminen edellyttää yhden viitekehyksen käyttöä. On yhtä lailla perustee-
tonta väittää, että eri viitekehykset ovat itse asiassa samat. "Viitekehyksen" 
käsite on harhaanjohtava, koska emme voi erottaa toisistaan sitä, mitä sanomme, 
ja sitä, minkä nojalla annamme merkityksen sille mitä sanomme. 

Jokaista empirismin dogmia vastaan esitetty kritiikki on kiertynyt samaan 
ongelma-alueeseen. Sen ytimessä on kuvitelma, että "tosiasiat" voidaan erottaa 
kielestä, jolla ne ilmaistaan. Empirismin dogmien kriitikot eivät suinkaan ole 
väittäneet, että aineelliset tosiasiat eivät olisi todellisia. He ovat paljastaneet 
vaikeuksia, joita seuraa siitä että oman maailmamme tosiasiat ovat sidoksissa 
kieleen. "Tosiasian" käsitteen vääristyminen (reifioituminen) on sinänsä empi-
ristisen tiedeperinteen tuote: Jos kuvitellaan, että teoriat palautuvat havaittaviin 
tosiasioihin, niin tietenkin tosiasiat kuvitellaan yksittäisiksi, aistiemme edessä 
yksikäsitteisesti paljastuviksi asiaintiloiksi. Tieteenfilosofian oppikirjat ovat 
täynnä tämän kaltaisia esimerkkejä. 

Empirismin dogmien pönkittämä "tosiasia" on tiedettä koskevassa arkiajattelus-
sa yhtä kuin "tieteellinen keksintö" tai "tieteellinen löytö". 

Tiedekeskus esittelee tieteellisiä keksintöjä ja löytöjä. On siis oikeutettua 
odottaa, että tiedekeskus johdattaisi myös ihmettelemään, mitä tieteelliset kek-
sinnöt ja löydöt itse asiassa ovat. Tämä odotus on kaukana tiedekeskus Heure-
kan todellisuudesta. Heurekaan astuessaan astuu jännittävien laitteiden sokke-
loon. Parhaat niistä ovat nokkelia — Teemu ihastui laitteeseen, jossa värisuo-
dattimia käyttäen saadaan erivärisistä pallosista muodostuvat numerot joko 



244 Heureka 	 4/90 TIEDE&EDISTYS 

näkymään tai ei, ja minä voisin leikkiä tuntikausia lähettelemällä sinikäyriä 
Heurekan päähallin yli viritetyn jättimäisen vieterin päästä päähän. Mutta jän-
nittävä laite ei näytä muuta kuin sen minkä se näyttää. Entä sitten? Mikä on 
laitteen näyttämän ilmiön merkitys? 

Ratkaiseva rengas, joka puuttuu Heurekan laiteviidakosta, on tulkinta. Jotta 
asiaintila muuttuisi tieteellisesti kiinnostavaksi tosiasiaksi, se on tulkittava. Tul-
kinnasta irrallisia tieteellisiä tosiasioita ei ole. 

Tulkitseminen edellyttää näkökulmaa. (Ja tähän joudumme Davidsonin luet-
tuamme lisäämään, että tulkinnan näkökulma ja se, mitä tulkitaan, kuuluvat yh-
teen). Tieteellisessä käytännössä sovelletaan asiaintilojen merkitystä arvioitaes-
sa monia eri näkökulmia samanaikaisesti. Havainnollistan tätä jakamalla seu-
raavassa tulkinnan näkökulmat kolmeen tasoon: tulkinta tosiasiaksi, tulkinta tie-
teellisesti kiinnostavaksi tosiasiaksi ja tulkinta merkittäväksi tosiasiaksi. 

Tulkinta tosiasiaksi viittaa siihen, että jonkin asiaintilan arvioidaan olevan 
maailmamme osa. Tämä ei tietenkään ole triviaali johtopäätös. Yksi havainto 
jostakin asiaintilasta ei ole koskaan eikä missään oikeuttanut tälle ylennystä 
tosiasian aateluuteen. Tämä tietenkin herättää kysymyksen, kuinka monta ker-
taa, ja millaisilla ehdoilla, tietty asiaintila pitää havaita, jotta se muuttuisi tosiak-
si? Mitään yleispätevää ratkaisua ei ole olemassa, vaan vastaukset on etsittävä 
eri tieteenalojen käytännöllisistä tutkimusperinteistä. Koska modernin tieteen 
tutkimuskäytännöt ovat teorian läpitunkemia, myös asiaintilojen tunnistaminen 
tosiasioiksi on teoreettisesti latautunutta. 

Tulkinta tieteellisesti kiinnostavaksi tosiasiaksi viittaa siihen, että jollekin 
asiaintilalle annetaan merkitys jonkin tieteellisen teorian nojalla. Erityisen kiin-
nostavia ovat tapaukset, joissa tietty asiaintila on hyväksytty tosiasiaksi vasta 
kun sen aiheuttava mekanismi on kyetty teoreettisesti ymmärtämään. Manner-
liikkeet on tästä klassinen esimerkki: Alfred Wegener esitti vuosisadan alussa, 
että maapallon mantereet eivät pysy geologisessa aikamittakaavassa vakaina 
paikoillaan vaan liikkuvat ja niiden konfiguraatio muuttuu. Tämän ehdottaman-
sa "tosiasian" tueksi Wegener esitti suuren joukon geomorfologiaan, paleonto-
logiaan sekä nykyisen kasvillisuuden ja eläimistön levinneisyyteen liittyviä 
seikkoja. Wegeneriä ei uskonut kukaan, koska kukaan ei osannut kuvitella, mikä 
mekanismi mantereita liikuttaisi. Mekanismi esitettiin 60-luvulla, ja Wegener 
rehabilitoitui lähes yhdessä yössä. Kuten Stephen Jay Gould on kuvannut (Ever 
Since Darwin. Reflections on Natural History, 1973), mannerliikkeiden vastus-
tajia pidettiin 70-luvulla yhtäläisen hulluina yksityisajattelijoina kuin manner-
liikkeiden kannattajia pidettiin 60-luvulla. 

Thomas Kuhn oivalsi, että tieteellisesti kiinnostavat tosiasiat ja niitä tulkitse-
vat teoriat kuuluvat yhteen. Hän käytti tiettyihin teorioihin tiiviisti liittyvistä 
asiaintiloista — koetuloksista tai havaintosarjoista — nimitystä eksemplaari. 
Eksemplaarit otetaan avuksi teorioita havainnollistettaessa, ja teoriat tulkitsevat 
eksemplaarien tieteellisen merkityksen. Eksemplaarit ja teoriat kiertävät herme-
neuttista kehää. 



TIEDE&EDISTYS 4/90 	 Heureka 245 

Tulkinta merkittäväksi tosiasiaksi viittaa siihen, että jokin asiantila arvioi-
daan hyvinvoinnillemme ja olemassaolollemme syystä tai toisesta tärkeäksi. 
Tämän tulkinnan mahdollisia näkökulmia on yhtä monta kuin on yhteiskunnalli-
sesti merkityksellisiä näkökulmia. Ei ole lainkaan itsestään selvää, keitä ovat ne 
"me", joiden hyvinvoinnilla ja olemassaololla on merkitystä. Tosiasioiden mer-
kitys arvioidaan keskellä yhteiskunnallisia ristiriitoja. 

Erottamani tulkinnan näkökulmat toki kietoutuvat toisiinsa. Lisäksi ne kie-
toutuvat vallitseviin kulttuurisiin käytäntöihin. Tavoitteeni ei olekaan tuottaa 
luokitusta vaan perustella jaottelun avulla seuraavat väitteet: 

(1) Tulkitseminen on toiminta, joka kytkee Quinen ja Davidsonin teknisesti 
vaikeat filosofiset keskustelut tieteeseen sinä monitasoisena ja -tahoisena käy-
täntönä, jona se elää kulttuurissamme. 

(2) Tiede käytännöllisenä sekä kulttuuriin niveltyvänä toimintana käsittää 
kaikki tulkinnan näkökulmat. 

(3) Tiedekeskus Heurekassa on esillä vain jaotteluni ensimmäinen näkökul-
ma, mikäli sekään. — Ehkä Heurekan laitteita ihmettelevät kävijät oppivat 
havaintojensa nojalla tulkitsemaan laitteiden osoittamat asiaintilat tosiasioiksi. 
Ehkä tämä on jännittävää. Mutta paradoksi on siinä, että tuloksena on surkeasti 
latistunut kuva sekä tutkimuskäytännöistä että tieteestä kulttuurisena ilmiönä. 
Sillä mikä muu on katosta riippuva jännittävä laite kuin jännittävä laite? 

Tiedenäkemyksen latteus on erityisen harmillista sellaisilla yhteiskunnallisen 
todellisuuden alueilla, joita ei ole mitenkään mahdollista jäsentää erillisiksi 
asiaintiloiksi. Jokainen Heurekan kävijä valitkoon omat esimerkkinsä. Minua 
jäi vaivaamaan kuvataulu, jossa kirjoituksen kehitys on esitetty yksittäisenä 
tapahtumana ja tähän on liitetty väite, että kirjoitustaito on "keksitty" vain 
kerran. Historiallisten muutosten latistuminen "tapahtumiksi" on empirismin 
dogmatiikan luonnollinen seuraus, mutta tämä vaikeuttaa tavattomasti pyrki-
mystä ymmärtää näitä muutoksia. (Tämän kääntöpuoli on päättely: mitä ei voi 
todentaa "tapahtumiksi" ei ole tapahtunut, ja siis esimerkiksi Auschwitzia ei 
ollut olemassa; ks. Riitta Turunen: Lyotard ja oikeudenmukaisuus, T&E 2/90). 

Ilmiöiden tieteellinen kiinnostavuus tulkitaan käsitteellistämällä ne; käsitteet 
kytkevät yksittäiset asiaintilat teorioiden yhteyteen. Mutta käsitteet eivät ole 
läpinäkyviä, ne eivät yksikäsitteisesti palaudu asiaintiloihin, joita niillä tulki-
taan. Näin esittää teesi teorioiden alimääräytyneisyydestä. Teesin mukaan teo-
riat väittävät selittämistään ilmiöistä enemmän kuin mihin koetulokset tai ha-
vaintoaineistot antavat oikeuden. Teesi on nykyisin laajalti hyväksytty, koska 
vastakkaista kantaa puolustava joutuu vetoamaan empirismin dogmeihin. 

Mistä asiaintiloja tulkitsevat käsitteet tulevat? Mistä käsitteet saavat oikeu-
tuksensa? Hedelmällisen näkökulman tähän ongelmaan tarjoaa ajatus, että yleis-
tävä tieteellinen käsite toimii metaforan tavoin. Aristoteles totesi kielellisen 



246 Heureka 	 4/90 TIEDE&EDISTYS 

metaforan auttavan havaitsemaan samankaltaisuuksia. Sama pätee tieteessä 
käytettyyn käsitteelliseen metaforaan, mutta tämän voima on suurempi: Tieteen 
käsitteellinen metafora määrittelee samankaltaisuuksia. Organismin kutsumi-
nen kelloksi saa organismin näyttämään kellolta. Populaation kutsuminen mole-
kyylien pilveksi saa populaation näyttämään molekyylien pälviltä. Yhteiskun-
nan kutsuminen järjestelmäksi saa yhteiskunnan näyttämään järjestelmältä. 

Toisin sanoen, metaforat eivät ole neutraaleja vaan siirtävät uudelle alueelle 
vanhat merkityksensä. Tiettyä ilmiötä tulkitseva metafora jatkaa kulkuaan kai-
kille niille alueille, missä kyseisen ilmiön kanssa ollaan tekemisissä. Jos orga-
nismia pidetään kellona, siihen suhtaudutaan kaikissa käytännöllisissä yhteyk-
sissä kuten kelloon, ja lopulta psykosomaattista sairautta hoitaa kelloseppä. 

Metaforan merkitystä tieteessä ovat korostaneet erityisesti feministiset tie-
dekriitikot, jotka ovat kiinnittäneet huomiota modernin tieteen vahvoihin seksu-
aalisiin, maskuliinisiin metaforiin (esimerkiksi Sandra Harding, The Science 
Question in Feminism, 1986). Donna Haraway on analysoinut sosiobiologian 
käsitteellistä taustaa ja osoittanut mielestäni vakuuttavasti (Studies in History of 
Biology, vol. 6, 1983), että sosiobiologian synty 70-luvulla Yhdysvalloissa 
juontuu toisen maailmansodan sotilastutkimuksen luoman kyberneettisen sys-
teemimetaforan soveltamisesta biologiaan. Metafora kulkeutui Norbert Wiene-
rin systeemiteoriasta ensin ekologiaan ja sieltä eläinten käyttäytymisen tutki-
mukseen, missä E.O. Wilson puki sen puhuttelevaan kielelliseen muotoon. 

Donna Haraway on esittänyt myös havainnollisen esimerkin siitä, miten 
vallitsevat kulttuuriset käsitykset voivat määrätä metaforan, jonka avulla tieteel-
lisiä asiaintiloja tulkitaan ja asetetaan näytteille (Social Text, no 12, 1985): New 
Yorkin Luonnonhistoriallisen museon — alallaan Yhdysvaltain johtava laitos 
— yleisönäyttelyssä olevat täytetyt eläimet on järjestetty ydinperheiksi. Jokai-
sesta lajista on esillä isä, äiti ja lauma telmiviä lapsia — täysin riippumatta siitä, 
millainen on lajien tosiasiallinen lisääntymisjärjestelmä. 

Tieteen metaforien avaaminen on siis tärkeätä selvitettäessä, miten tiede nivel-
tyy kulttuuriin. Toinen erityisen tärkä taso on ongelmien määrittely. Miten 
tunnistetaan asiaintila, jota ei ymmärretä mutta joka tulisi ymmärtää? Miten 
erotetaan toisistaan merkitykselliset tekijät, jotka ovat tietyn ilmiön selittämi-
sestä tärkeitä, ja merkityksettömät tekijät, jotka voidaan sivuuttaa? Miten rat-
kaisut kuvitellaan saatettavan käytäntöön? 

Empirismin dogmien perintö tutkimuksen kohteen rajaavaan metodologiaan 
on suoraviivainen objektivismi, tutkimuskohteen esineellistäminen, jota monet 
tutkimusta ohjaavat metaforat tukevat. Tutkimustyö pelkistyy subjekti-objekti 
-suhteeksi: tutkija on vastakkain tutkimuskohteensa kanssa ja tunkeutuu määrä-
tietoisesti ponnistellen tämän salaisuuksiin. Asetelma on virheellinen jättäes-
sään huomiotta tutkimusongelmien tunnistamisen sosiaaliset sidokset (esimer- 



TIEDE&EDISTYS 4/90 	 Heureka 247 

kiksi Bruno Latour, Science in Action, 1986). Evelyn Fox Keller väittää (Tieteen 
sisarpuoli, 1988), että asetelma on virheellinen myös tutkimuskäytännön näkö-
kulmasta: tutkimuskohteen suoraviivainen esineellistäminen vaikeuttaa oivalta-
masta siihen vaikuttavien tekijöiden monimutkaisuutta ja ristiriitaisuutta. Yh-
dyn Kellerin näkemykseen, mutta sen erittely ei ole tässä yhteydessä mahdol-
lista. 

Vallitseva kuvitelma tutkimustulosten soveltamisesta on, että tiede paljastaa 
tosiasioita joita päätöksentekijät soveltavat käytäntöön päätöksiä tehdessään. 
Tämä kaava perustuu olettamukseen, että on olemassa tulkinnasta riippumatto-
mia merkittäviä tosiasioita, ja on siis latteaa empirismin dogmatiikkaa. Kaavalla 
on myös sosiaalinen ulottuvuus, jota havainnollistaa erottelu asiantuntijan tie-
don ja käyttäjän tiedon välillä; tätäkin ovat korostaneet etenkin feministiset 
tiedekriitikot: Edellinen on valmiita kaavoja, jälkimmäinen on konkreettisissa 
tilanteissa ja käytännöissä rikastuvaa ongelmien ratkaisemisen kykyä. Edellinen 
vahvistaa riippuvuutta tiedon haltijoista, jälkimmäinen lisää käytännön ongel-
mien parissa työskentelevien sosiaalisten toimijoiden itsenäisyyttä ja itseluotta-
musta — englanninkieliset kuvaavat tätä yhdellä sanalla, empowerment. Vas-
takkaisuus on erityisen korostunut kehitysmaissa, missä modernin tieteen käy-
täntöjä kaavamaisesti toistavat laitokset joutuvat riippuvaisiksi angloamerikka-
laisesta tiede-eliitistä ja irtaantuvat pyrkimyksistä ratkaista paikallisia ongelmia 
(Susantha Goonatilake, Aborted Discovery. Science and Creativity in the Third 
World, 1984). 

Empirismin dogmatiikka hallitsee meidän tiedekulttuurimme näkemystä tie-
teen tulosten soveltamisesta, ja empowerment utopia vaikuttaa kovin kaukaisel-
ta. Empirismin dogmien edellyttämä esineellistäminen ulottuu tieteellisen kult-
tuurimme hierarkioiden välityksellä myös tutkimuksen harjoittajiin ja on pa-
himmillaan äärimmäisen julmaa. Primo Levin keskitysleirikokemuksiin perus-
tuvaan kirjaan Tällainenko on ihminen sisältyy kuvaus hänen työskentelystään 
leirin yhteydessä toimineessa kemian laboratoriossa. Levi kuvaa laboratoriota 
johtavan polymeerikemistin, tohtori Pannwitzin, suhdetta apulaiseensa seuraa-
vasti: "... hänen katseensa ei ollut kahden ihmisen välinen katse, ja minä tiesin, 
että jos voisin perin pohjin luodata hänen katseensa, joka tuli kuin akvaarion 
lasiseinän läpi kohti olentoa, joka asui aivan erilaisessa elementissä, niin osaisin 
selittää koko kolmannen valtakunnan suuren hulluuden ytimen." 

Levin asema oli epäilemättä poikkeuksellinen — kemisti ja keskitysleirivan-
ki samassa henkilössä. Mutta pelkään, että sama asetelma elää kaikissa tieteen 
hierarkioissa. 

Tieteellisten teorioiden kulttuurista ulottuvuutta arvioitaessa on siis tarpeen 
esittää ainakin kolmenlaisia kysymyksiä: 

Ensiksi, millaisia kätkettyjä merkityksiä teorian käyttämät metaforat kanta- 



248 Heureka 	 4/90 TIEDE&EDISTYS 

vat mukanaan? Millaiseksi teoria nimeää tutkimuskohteensa ja mitä se siis 
olettaa tutkimuskohteestaan sen lisäksi, mitä se nimenomaisesti sanoo? 

Toiseksi, millaisten ongelmien ratkaisemiseen teorialla tähdätään? Mitä seik-
koja on ongelmia määriteltäessa hyväksytty merkityksellisinä mukaan, mitä on 
suljettu merkityksettöminä ulos? 

Kolmanneksi, millaisiin yhteiskunnallisiin käytäntöihin ongelmien ratkaise-
minen nojautuu? Millaisia toimintoja esitetyt ratkaisut edistävät, mitä ne jättävät 
huomiotta tai suoranaisesti rajoittavat? 

Kun astun Teemun kanssa tiedekeskus Heurekaan ja alan kasvattaa porkka-
noita Kemiran viljelypelin avulla, nämä kysymykset vaipuvat taustalle. Astum-
me toiseen maailmaan. Tiede voidaan toki määritellä miten halutaan. Mutta, 
kuten sanottu, tunnen kiusausta väittää, että jos Kemiran viljelypeli hyväksytään 
tieteeksi niin "piip-piip" on "tööt-tööt". 

Yrjö Haila 


