
Modernin oikeuden ongelma: 
Habermas, Kant vai Foucault? 

Tässä Tiede & edistyksen numerossa julkaistaan Murikka-opistolla elokuussa. 
1988 järjestetyn modernin oikeuden legitimiteettiongelmia käsitelleen seminaa-
rin satoa. Seminaarin pääalustuksen piti Jörgen Habermas oikeuden moraalin ja 
politiikan suhteista; Habermasin alustus julkaistaneen lähitulevaisuudessa 
T&E:ssä. Ingeborg Mausin ja Håkan Hydenin artikkeleita voi lukea Haberma-
sin esittämiä näkökohtia vasten, niitä täydentävinä, osin myös problematisoivi-
na. Niinpä Maus ja Hyden nostavat esiin ongelmia, jotka voi tulkita Habermasin 
kauniin rakennelman kyseenalaistamiseksi. 

Habermas pyrki vastaamaan kahteen perustavaan ongelmaan. Ensinnäkin: 
mihin perustuu oikeuden ja poliittisen vallan funktionaalinen välttämättömyys 
rationaaliselle kollektiiviselle tahdonmuodostukselle ja minkälaisia funktioita 
oikeus ja poliittinen valta täyttävät toinen toisilleen? Rationaalista on hänen mu-
kaansa sellainen toimintakonflikteja ratkaiseva ja kollektiivisia tavoitteita aset-
tava yhteinen tahdonmuodostus, josta sosiaalisten toimijoiden ikään kuin luon-
nonvoimaisesti kehittyneet valtasuhteet on sulkeistettu. Toimintakonfliktien ra-
tionaalinen sääntely edellyttää puolueettomuuden ihanteen toteuttavia sosiaalis-
ten normien justifikaatio- ja soveltamisdiskursseja. Moraalidiskursseihin kytkey-
tyy kuitenkin justifioitujen normien yleisen noudattamisen ongelma. Tämä on-
gelma voidaan Habermasin mukaan ratkaista vain siten, että justifioitavat nor-
mit muunnetaan oikeudellisesti sitoviksi. Pragmaattisissa diskursseissa tapahtu-
va rationaalinen tavoitteenasettelu puolestaan jättää vielä avoimeksi tehokkuu-
den ongelman. Jotta kollektiiviset tavoitteet ja ohjelmat voitaisiin panna täytän-
töön, on tukeuduttava poliittiseen valtaan, jota diskurssit itse eivät voi synnyt-
tää. Kun toimintakonfliktien rationaalinen sääntely edellyttää oikeutta, rationaa-
linen kollektiivinen tavoitteenasettelu vaatii täydennyksekseen poliittista valtaa. 

Samalla oikeus ja poliittinen valta edellyttävät toinen toistaan. Oikeuden 
perustavana funktiona poliittisen vallan kannalta on tarjota sille sellainen "oi-
keudenmukaisuuden varanto", josta se voi ammentaa legitimiteettinsä. Poliitti-
nen valta puolestaan tarjoaa oikeudelle ne pakotusvälineet, jotka varmistavat 
oikeuden sosiaalisen sitovuuden. 

Toinen Habermasin alustuksessaan erittelemä perustava ongelma on moder-
nille yhteiskunnalle spesifi ongelma: modernin oikeuden ja sen välityksellä 
myös poliittisen vallan legitimiteetin ongelma. Moderni oikeus on olennaisesti 
positiivista, lainsäätäjän, siis poliittisen vallan, nimenomaisilla päätöksillään 
asettamaa oikeutta. Jos oikeus on poliittisen vallan mielin määrin muutettavissa, 
miten se voi enää toimia poliittisen vallan legitimiteetin takaavana oikeudenmu-
kaisuuden varantona? 

Habermasin vastaus perustuu hänen ja K.-O. Apelin kehittelemään diskurs-
sietiikan teoriaan, jossa moraalia ei tarkastella muuttumattomina normisisältöi-
nä vaan normien justifioimisen ja soveltamisen menettelyinä. Myös moderni 
oikeus on hänen mukaansa yhteydessä moraaliin tavalla, joka antaa sille mah-
dollisuuden toimia edelleenkin poliittisen vallan legitimiteetin edellyttämänä 
oikeudenmukaisuuden varantona. Tämän yhteyden varmistavat positiivisen oi- 

https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg


258 Oikeuden ongelma 	 4/88 TIEDE&EDISTYS 

keuden itsensä sääntelemät menettelyt, jotka Habermasin mukaan ovat tulkitta-
vissa moraalidiskurssien institutionaalistamiseksi. Näissä positiivisen oikeuden 
sääntelemissä menettelyissä positiivinen oikeus tavallaan viittaa itsensä tuolle 
puolen, oikeudenmukaisuuden täsmentävään moraaliin. 

Niinpä Habermas eritteli — oppilaansa Klaus Giintherin väitöskirjaan tukeu-
tuen — tuomioistuinmenettelyä päätöksen puolueettomuutta silmämääränään 
pitävänä soveltamisdiskurssina. Tuomioistuinmenettelyssä voimassa olevat lait 
joudutaan olettamaan päteviksi. Lakien pätevyyden diskurssietiikan teorian 
vaativammassa mielessä, niiden justifioitavuuden, voi puolestaan taata vain 
demokraattinen lainsäätämismenettely. Siinä rationaaliseen kompromissinmuo-
dostukseen ja hermeneuttista itseymmärrystä palveleviin eettis-poliittisiin dis-
kursseihin kietoutuu normiehdotuksia ja poliittisia toimintaohjelmia oikeuden-
mukaisuuden näkökulmasta arvioivia moraalis-praktisia justifikaatiodiskursse-
ja. Niinpä sellaiset demokraattisen oikeusvaltion normatiiviset perusperiaatteet 
kuin kansansuvereniteetti ja perusoikeudet ovat Habermasin näkökulmasta 
ymmärrettävissä käytännöllisen järjen mielessä rationaalisen poliittisen tahdon-
muodostuksen takaavien menettelyjen institutionalisaatioiksi. 

Habermasin tulkinnan mukaan oikeus ja moraali ovat siis modernissakin 
yhteiskunnassa erottamattomasti yhteenkietoutuneet, eivät tosin määrättyinä 
normisisältöinä vaan oikeudellisesti säänneltyinä menettelyinä. Habermasin tut-
kijaryhmässä nykyisin työskentelevän Ingeborg Mausin kritiikin voi nähdä 
suuntautuvan osaltaan myös Habermasiin. Sen pääkohteena ovat tosin teoriat, 
jotka haluavat asettaa oikeudelle laadullisia ja määrällisiä rajoituksia nimen-
omaan sisällöllisistä moraalikäsityksistä käsin. 

Maus vaatii artikkelissaan yhtäältä moraalin ja oikeuden sekä toisaalta oikeu-
den moraalisen justifikaation ja demokraattisen legitimaation erottamista toisis-
taan. Mausin lähtökohtana on Suomessakin ajankohtainen, lähinnä Ronald 
Dworkinin ja Robert Alexyn virittämä keskustelu oikeusnormien jakautumises-
ta sääntöihin ja periaatteisiin. Dworkinin ja Alexyn mukaan oikeusjärjestykseen 
kuuluu kiinteiden oikeussääntöjen ohella väistämättä myös tapauksittain toisi-
aan vastaan punnittavia oikeusperiaatteita, jotka tekevät oikeudellisesta normis-
tosta moraalin suuntaan avoimen järjestelmän. Mausin mukaan tällaisella ajatte-
lutavalla saattaa olla kohtalokkaita seurauksia sekä oikeuden demokraattiselle 
legitimaatiolle, valtioelinten keskinäissuhteille että moraaliperusteisen oikeus-
kritiikin mahdollisuuksille; Saksan liittotasavallan valtiosääntötuomioistuimen 
käytännössä nämä seuraukset ovat hänen mielestään jo realisoituneet. Jos oikeu-
teen sisällytetään myös epämääräisiä moraaliperiaatteita, joiden sisällön oikeut-
ta soveltavat viranomaiset täsmentävät kussakin yksittäistapauksessa, viran-
omaisille, ennen muuta tuomioistuimille, avautuu itselegitimaation mahdolli-
suus: viranomaiset voivat legitimoida ratkaisunsa moraaliperusteilla, joiden 
määrittäminen on niiden itsensä harkinnassa. Tällainen itselegitimaatio korvaa 
lainsäätämismenettelyn välittämän demokraattisen legitimaation ja samalla alis-
taa lainsäätäjän toimivallan tuomioistuinten täsmennettävissä oleville väljille 



TIEDE&EDISTYS 4/88 	 Oikeuden ongelma 259 

periaatteille. Ja kun moraalitulkinnat luovutetaan "valtiolliselle oikeudenmukai-
suuden asiantuntijavallalle", samalla kielletään oikeutus kansalaisten ruohon-
juuritasolta lähtevältä moraaliperusteiselta oikeuskritiikiltä. 

Habermasin mukaan oikeuspositivismi ei ole kyennyt vastaamaan modernin 
yhteiskunnan oikeuden ja poliittisen vallan legitimaatio-ongelmaan. Sen sijaan 
Mausin vaatimuksena on eräänlainen paluu oikeuspositivismiin, täsmällisem-
min sanottuna siihen oikeuspositivismin suuntaukseen, jossa oikeudellista for-
malismia perustellaan kantilaisittain myös oikeuden demokraattisen legitimaa-
tion vaatimuksella. Näin tulkittu oikeuspositivismi pystyy hänen mukaansa 
paitsi lainsäätäjän toimivaltaa korostaessaan takaamaan oikeuden demokraatti-
sen legitimaation myös asettamaan oikeudelle sellaisia laadullisia ja määrällisiä, 
oikeudellistumista hillitseviä pidäkkeitä, joita oikeusteoreettinen nykykeskuste-
lu on turhaan etsinyt oikeuden kytkemisestä moraaliin. Tässä Maus viittaa 
valistusajan oikeusajattelun klassikoihin (Rousseau, Kant), joilla demokraatti-
sen lainsäädännön ala jo määritelmänmukaisesti rajoittui pelkästään yleisen 
intressin vaatimuksiin. Positivismi jättää oikeuden niin ikään avoimeksi ruohon-
juuritason moraalikritiikille. 

Mausin artikkeli sisältää monia suomalai senkin nykykeskustelun kannalta 
terveellisiä muistutuksia muun muassa oikeusteorian implikaatioista poliittisen 
järjestelmän tasolla. On tosin syytä pitää mielessä seuraava Suomen ja Saksan 
liittotasavallan oikeusjärjestelmien välinen ero: Suomessa ei ole valtiosääntö-
tuomioistuinta eikä myöskään yleisillä tuomioistuimilla ole oikeutta tutkia la-
kien perustuslain mukaisuutta. Silti niitä vaikutuksia, joita periaatteiden merki-
tyksen korostamisella oikeudellisessa päätöksenteossa saattaa olla tuomiois-
tuinlaitoksen aseman vahvistumiseen ennen kaikkea lainsäätäjään nähden sa-
moin kuin kansalaisten oikeuskritiikin mahdollisuuksiin, ei suomalaisessakaan 
keskustelussa tulisi sivuuttaa. 

Kansalaisten oikeuskritiikin mahdollisuuksissa on osaltaan kysymys kansa-
laistottelemattomuuden oikeutuksesta. Muun muassa näiltä osin Mausin artik-
kelia voi lukea Habermasin tulkinnan kritiikkinä. Jos oikeus on erottamattomas-
ti kietoutunut moraaliin, vaikkakin vain menettelyinä eikä niinkään määrättyinä 
normisisältöinä, kansalaistottelemattomuuden oikeuttaminen käy ongelmalli-
seksi. Jos positiivinen oikeus takaa menettelyidensä avulla moraalisen justifioi-
tavuutensa, miten positiiviseen oikeuteen kohdistuva kansalaistottelemattomuus 
voi enää olla moraalisesti oikeutettavissa? 

Habermasilla on epäilemättä tähän kysymykseen vastaus; itse asiassa hän on 
käyttänyt Saksan liittotasavallan julkisessa keskustelussa moniakin kansalais-
tottelemattomuuden oikeutusta puoltavia puheenvuoroja. Habermasin vastaus 
on luullakseni seuraavan suuntainen. Vaikka oikeudelliset menettelyt voitaisiin-
kin tulkita moraalidiskurssien institutionalisaatioksi, ne eivät voi koskaan taata 
moraalisesti ehdottoman oikeita lopputuloksia. Tämä johtuu jo niistä paikallisis-
ta, ajallisista ja sosiaalisista rajoituksista, joille institutionaalistaminen diskurs-
sit alistaa. Uusien argumenttien valossa on mahdollista kyseenalaistaa oikeudel- 



260 Oikeuden ongelma 	 4/88 TIEDE&EDISTYS 

listen menettelyjen lopputulosten moraalinen pätevyys, ja näin myös kansalais-
tottelemattomuudelle jää oma oikeutettu sijansa. Samalla Habermasin käsitys 
piirtää kuitenkin kansalaistottelemattomuudelle tiukat rajat: siinä ei saa turvau-
tua väkivaltaan eikä se saa kohdistua niihin demokraattisen oikeusvaltion valtio-
säännön perusperiaatteisiin, jotka vastaavat diskurssietiikan teoriassa kiistan-
alaisten moraalikysymysten ratkaisemiselle asetettuja menettelyllisiä ehtoja. 

Oltakoonpa Habermasin vastauksesta mitä mieltä tahansa, Mausin kritiikki 
kuitenkin suuntaa huomion erääseen Habermasin 1980-luvun oikeustulkintojen 
pulmakohtaan. Se kriittinen viritys, joka leimasi esimerkiksi hänen habilitaatio-
väitöskirjaansa Strukturwandel der Öffentlichkeit, on selvästikin vaimentunut. 
Voi väittää, että Habermas on viime vuosina ollut huomattavasti kiinnostu-
neempi modernin oikeuden ja diskurssietiikan teoriasta johdettujen normatiivis-
ten ideaalien yhtäläisyyksistä kuin näitä ideaaleja mittapuunaan käyttävästä 
kritiikistä ja kritiikkiin pohjaavista uusista (institutionaalisista) ehdotuksista. 
Habermasin viime vuosien tuotantoa on helppo lukea niin sanottujen länsimais-
ten demokratioiden olemassa olevien oikeusjärjestelmien legitimaationa. Tämä 
ei tosin ole ainoa mahdollinen lukutapa eikä varmaankaan edes Habermasin 
toivoma. Habermasin tulkintoja voi käyttää myös eräänlaisen immanentin oi-
keuskritiikin ohjelman mukaisesti: modernia oikeutta kritikoidaan sen itsensä 
tarjoamilla kriteereillä. Tällainen kritiikki edellyttää kuitenkin laskeutumista 
oikeusjärjestyksen normatiivisten perusperiaatteiden tasolta "oikeustodellisuu-
den" maaperälle, sellaista analyysia, josta Strukturwandel der Öffentlichkeit 
tarjoaa erään esimerkin. Analyysi ja kritiikki vaativat vielä täydennyksekseen 
ehdotuksia uusiksi institutionaalisiksi järjestelyiksi, joilla normatiiviset ideaalit 
voitaisiin toteuttaa. Suunnannäyttäjänä voi nyt käyttää vaikkapa Roberto Man-
gabeira Ungeria, USA:n Critical Legal Studies -liikkeen yhtä keulakuvaa. 

Kriittiselle oikeustutkimukselle esittämäni jälkimmäisen tehtävän osalta 
Mausin artikkelikaan ei täysin vakuuta. Pelkkä vaatimus "paluusta Kantiin" tus-
kin voi tänä päivänä ratkaista oikeuden demokraattisen legitimaation tai sen laa-
dullisen ja määrällisen rajoittamisen ongelmia ainakaan silloin, mikäli tämä vaa-
timus tulkitaan yksinomaan keskitetyn valtiollisen lainsäätäjän toimivallan ko-
rostukseksi. Vaatimusta tulisi vähintäänkin täsmentää sellaisilla norminannon de-
sentralisoimisen ehdotuksilla, joita Maus on itsekin muissa yhteyksissä esittänyt 
eräänlaisen "demokraattisen refleksiivisen oikeuden" mallia hahmotellessaan. 

Kantiin palaamisen tunnus muun muassa sivuuttaa ne oikeudellisen säänte-
lyn logiikassa tapahtuneet muutokset, jotka ovat Håkan Hydenin artikkelin 
teemana; sama kritiikki voidaan suunnata myös Habermasin tulkintaan. 
Hydenin teesinä on, että oikeudellinen sääntely perustuu yhä vähemmän sellai-
siin materiaalisiin sääntöihin, jotka välittömästi ohjaisivat säänneltävän toimin-
nan sisältöä; materiaaliset säännöt korvautuvat yhä enemmän konstitutiivisilla 
ja proseduraalisilla säännöillä. Materiaalisissa säännöissä puolestaan normatii-
viselta sisällöltään väljät interventionormit ja tavoite — keino-normit valtaavat 
yhä enemmän alaa. Hydenin kuvaaman kehityskulun voi kytkeä Habermasin ja 



TIEDE&EDISTYS 4/88 	 Oikeuden ongelma 261 

Mausin erittelyihin. Interventionormien ja tavoite — keino-normien asettami-
sessa ja soveltamisessa Habermasin tarkoittamilla justifikaatio- ja soveltamis-
diskursseilla näyttää olevan kovin vähän sijaa. Interventionormien asettaminen 
ja soveltaminen implikoi pikemminkin kompromissinmuodostukseen tähtää-
vien neuvottelujen kaavaa, tavoite — keino-normien taas yksinomaan instru-
mentaalista rationaalisuutta silmämääränään pitävää päätöksentekoa. Tällaises-
sa päätöksenteossa oikeuden sisällöllisiä tai määrällisiä rajoja tuskin voi piirtää 
se demokraattisessa lainsäätämismenettelyssä tiivistyvä yleinen intressi, johon 
Maus Rousseauhon ja Kantiin viitaten näyttää asettavan toivonsa. 

Hyden esittää paradoksaalisen tulkinnan: interventionormien ja tavoite — 
keino-normien välityksellä tapahtuva valtiollisen sääntelyn lisääntyminen ei itse 
asiassa ole oikeudellistumista vaan pikemminkin ei-oikeudellistumista. Uuden-
tyyppiset normit hämärtävät sääntelyn aineellis-normatiivista sisältöä ja siirtä-
vät päätöksenteon lakimiehiltä muiden alojen asiantuntijoille. Tällaisiin säänte-
lyihin tukeutuva oikeus ei voi enää toimia sellaisena normatiivisena järjestykse-
nä, joka joko itse rutinoi ja vakiinnuttaa arvorationaalisia arvostelmia tai tarjoaa 
niistä käytävän diskurssin näyttämön. 

Hydenin tulkintaan nykyisen "normitulvan" pikemminkin ei-oikeudellista-
vasta kuin oikeudellistavasta vaikutuksesta ei välttämättä tarvitse yhtyä. Se 
näyttää perustuvan eräänlaisille ylihistoriallisille oikeuden ja oikeudellisen 
sääntelyn tunnusmerkeille; se unohtaa, että "oikean" oikeuden kriteerit muuttu-
vat sitä mukaa kuin oikeudellisen sääntelyn logiikka, oikeuden eräänlainen 
epistemologinen perusta, muuttuu. Olennaista sen sijaan on, että Hydenin artik-
keli tarjoaa aineksia nimenomaan niiden, ilmeisestikin peruuttamattomien oi-
keudellisen sääntelyn logiikassa tapahtuneiden muutosten arvioimiselle, joita 
esimerkiksi ranskalainen Francois Ewald 	Foucault'n assistentti muuten! — 
on eritellyt sosiaalioikeuden otsakkeen alla (L' Etat-providence. Bernard Gra-s-
set, Paris 1986). Ja juuri näitä muutoksia voi pitää niin Habermasin tulkinnan 
kuin Mausinkin ohjelmallisten lausumien eräinä olennaisina koetinkivinä! 

Habermasin tulkinnan voi problematisoida monesta suunnasta; Mausin ja 
Hydenin artikkelit osoittavat vain eräitä mahdollisuuksia. Fundamentaalikritii-
kin voinee ounastella etenevän seuraavista lähtökohdista. 

Habermasin tulkinta kytkeytyy valistuksen oikeus- ja valtiokonseptioon, jon-
ka kriittinen kärki suuntautui absolutismin mielivaltaiseen vallankäyttöön. Ha-
bermasin seminaarialustuksessa kuten hänen ajattelussaan yleensäkin voi sel-
västi havaita Vallan ja Järjen vastakkainasettelun: kollektiivinen tahdonmuo-
dostus on rationaalista vain silloin, kun valtasuhteet on sulkeistettu sen ulkopuo-
lelle. Myös poliittisella alueella Järjen on määrä kesyttää Valta, ja tämä tapahtuu 
Vallan Legitimiteetin takaavan Oikeuden avulla; Oikeuden on määrä ruumiillis-
taa Järkeä. Vallan vastapainoksi saamme yhtälön Legitimiteetti = Oikeus = 
Järki. Foucaultlaisella pyssyllä räiskijälle voi tuskin kuvitella otollisempaa har-
joittelutaulua! 

Kaarlo Tuori 


