
Raja 

Tuija Pulkkinen 

Nykyisessä filosofisessa ja ennenkaikkea 
kulttuurikeskustelussa puhutaan paljon 
modernista ja postmodernista. Niiden yh-
teydessä käytetään usein käsitettä moderni 
projekti tai valistuksen projekti. 

Moderni projekti tai valistuksen projekti 
on tuttu Jörgen Habermasin teksteistä. 
Hän puolustaa modernia projektina ja pu-
huu siitä vielä toteutumattomana. Toisaal-
ta termit ovat tuttuja Jean-Francois Lyo-
tardin teksteistä. Niissä puhutaan postmo-
dernista tilasta ja siitä miten moderni pro-
jekti on lopullisesti loppunut, likvidoitu-
nut. 

Mikä on moderni projekti? Tässä kes-
kustelussa valistuksen projektilla tarkoite-
taan yleensä tulkinnasta riippuen joko jo 
renessanssista tai hieman aiemminkin (eh-
kä nominalismin läpimurrosta saakka) tai 
sitten viimeistään 1700-luvun varsinaisesta 
valistuskaudesta lähtien vaikuttaneita ajat-
telutottumuksia ja ideaaleja. 

Sellaisia ovat ihmiskunnan pyrkimys tie-
tää ja valaista maailma. Valistuksen halu 
on vapauttaa inhimillinen subjekti vierai-
den mahtien, taikauskon, magian, henki-
olentojen maailmasta, paljastaa salat, va-
laista maailma. Valistuksen projekti on jär-
jellä varustetun ihmisen nostaminen luon-
non hallitsijaksi. 

Valistuksen peruskuvio on subjekti-
objekti -suhde, jossa luonto objektina on 
inhimillisen subjektin kohteena, toisaalta 
puhtaan tiedon, toisaalta tekniikan. Tiede 
on valistuksen projektin kotikenttä. 

Valistukseen kuuluu usko edistykseen 
historiassa, ajattelutapa, jonka mukaan on 
olemassa primitiivisiä kulttuureja, ja joi-
tain yleispäteviä kriteerejä, joiden perus-
teella oma kulttuurimme on kehittyneempi 
kuin ne. 

Esitelmä 9.5.1987 HYY:n kulttuurikeskuksen 
järjestämässä Avainkäsitteitä-sarjassa. 

Valistukseen ja moderniin kuuluu usko 
rationaalisuuteen, paljastavaan järkeen. 
Siihen kuuluu jokaisen tabun murskaami-
nen, jokaisen myytin purkaminen, jokai-
sen salaisuuden kertominen, kaiken keino-
tekoisen riisuminen — ikuinen paljastami-
sen liike. 

Vapaus on valistukselle tärkeä käsite. 
Valistus haluaa vapauttaa taikauskosta, ir-
rottaa järjen kahleet. Valistus haluaa va-
pauttaa yksilön yhteisön kahleista. 

Myös raja on valistukselle tärkeä käsite. 
Valistukseen kuuluu jatkuva rajojen koet-
teleminen, jatkuva rajojen rikkominen. 
Valistus ei siedä rajoja. 

1900-luvun modernismi ja sitä seuraavat 
koettelevat taidemuodot toimivat valistuk-
sen projektin hengessä. Ne kysyvät taiteen 
rajoja. Moderni taidehistoria koostuu yhä 
tiheämmin välein esitetystä sarjasta kysy-
myksiä: Onko tämäkin vielä taidetta? 

Rajojen koettelu on epäilemättä moderni 
hyve. Jumalan teatteriakaan ei kukaan 
ajatteleva ihminen voi syvällä sisimmäs-
sään tuomita. Loppujen lopuksi se on teh-
nyt juuri niinkuin pitääkin tehdä. Se on to-
teuttanut rohkeasti modernin moraalia, jo-
ka on jotain kunnioitettavampaa ja syvälli-
sempää kuin hameiden likaantuminen. Mo-
derni moraali on: jokainen raja on rikotta-
va, jokainen tabu on murskattava, jokai-
nen määritelmä riisuttava. 

Olemthe tottuneet siihen, että jokainen 
rajanylitys on juhla. Modernin ideaaliin on 
aina kuulunut valtiollisten rajojen vihaami-
nen yhtä paljon kuin yksilölle asetettujen 
rajoitusten kammoaminen. Kielelliset rajat 
on koettu epämiellyttävinä — on yrittetty 
kehittää esperanto. Äärimmäinen moderni 
haave on kehittää yksiselitteinen yleispäte-
vä kieli, logiikka, jonka idea on häivyttää 
luonnollisten kielten eroihin perustuvat 
epämääräisyydet ja kirkastaa kielenkäyttö. 

Moderni sankari ylittää rajat, hän mat- 

https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg


TIEDE & EDISTYS 4/87 	 Rajan käsitteestä 285 

kustaa. Modernissa sankarikertomuksessa 
pyritään rajalle: siinä matkustetaan Jääme-
ren rannalle, pohjoisnavalle, erämaahan, 
viidakkoon, suurelle merelle, vuorenhui-
pulle, rajatilaan. 

Moderni yksilö koettelee jatkuvasti rajo-
jaan. 

Rajoille meno ja rajojen ylittäminen liit-
tyy elimellisesti moderniin. Entä sitten jäl-
kimoderni, postmoderni? Sana tuntuu jol-
lakin lailla implikoivan sen, että rajoille 
meno olisi kohdannut rajansa. 

Rajojen rikkomisen yhä kiihtyvä liike 
modernissa tuo näkyviin yhä pienemmässä 
hetkessä ja yhä tiheämmin välein tapahtu-
van samanaikaisen liikkeen: sen miten raja 
rikkoutuu ja aina rikkoutuessaan luo uu-
den rajan. 

Modernin projektin kiihkeään rajojen 
paljastamiseen ja rajoitusten poistamiseen 
kätkeytyy jokin syvä ristiriita. Postmoder-
niin kulttuuriin, sellaisena kuin tässä nyt 
käytän tätä ilmaisua, näyttää liittyvän tä-
män tajuaminen. 

* * * 

Lyotard on julistanut modernin projektin 
umpikujaan (lähinnä Auschwitziin) pääty-
neeksi. Moderni projekti ei ole tuonut mu-
kanaan onnea vaan suuria, ei lainkaan ih-
miskunnan edistymisestä kertovia onnetto-
muuksia. Vallitsee postmoderni tila. Post-
modernille tilalle lyotardilaisessa mielessä 
on tyypillistä että siinä ei enää uskota mo-
dernin suureen kertomukseen totuudesta 
ja edistyksestä, ts. tarinaan, jonka mukaan 
tieto paljastaa maailman ja luo enenevää 
onnea. Postmoderni on menettänyt uskon-
sa yksiselitteiseen tietoon: se on tajunnut 
ettei ole absoluuttista kriteeriä sen enem-
pää todelle kuin oikeallekaan. Ei ole Ju-
malaa, ei Todellisuutta (isolla T:llä) eikä 
Tiedettä (isolla T:llä). (Jumala on keksin- 

tö, todellisuus tulkinta ja tiede traditio.) 
Postmoderni aika on lopullisesti ja läpeen-
sä vailla tuonpuoleista kriteeriä, Lyotardin 
kielenkäytön mukaan se on pakanallinen. 
Siksi postmoderni löytää filosofiset ymmär-
täjänsä antiikin sofisteista. 

Aivan samanlaista käsitystä kuin Lyotard 
tässä suhteessa edustaa amerikkalainen 
Richard Rorty, joka samalla lailla koros-
taa totuuden ja oikeuden relatiivisuutta ja 
muutoksen satunnaisuutta. Myös hänelle 
nykyaika on läpeensä sekularisoitunut, 
vailla rajallisen ihmisen ulkopuolisia pää-
määriä ja tarkoituksia. Sekä Lyotardille et-
tä Rortylle on tyypillistä todeta, että arvi-
ointikriteerejä ei ole olemassa; silti molem-
mat katsovat, että arvioimisen, niin totuu-
den kuin oikeankin suhteen tulee jatkua 
— ilman kriteerejä. 

Sekä Lyotardin että Rortyn ajattelun 
taustalla ovat tietyt länsimaisen tieteen ja 
filosofian viimeaikaiset käänteet, niistä tär-
keimpinä ns. "lingvistic turn" filosofiassa 
ja atomifysiikan historia. 

Valistuksen projekti on se, että subjekti 
paljastaa objektin. Paljastamisen kuluessa 
on kuitenkin käynyt niin, että sekä subjek-
ti jonka pitäisi paljastaa että objekti, jon-
ka pitäisi olla paljastettavana ovat alka-
neet menettää rajojaan — tai niiden väli-
nen raja on alkanut häilyä, niitä on vaikea 
tunnistaa, raja niiden välillä on käynyt ky-
seenalaiseksi. 

* * * 

Tiede, jonka tarkoitus on vapauttaa mei-
dät taikauskosta on paradigmaesimerkki 
subjekti—objekti -suhteesta modernissa 
mielessä: Tieteessä on aina tähän asti ollut 
selvää, että subjekti ovat ihmiset, ainoa ra-
tionaalisen kyvyn omaava laji ja objekti 
on luonto, olkoon tieteen pyrkimys sitten 
puhtaan kontemploiva tai teknologinen. 



286 Rajan käsitteestä 	 4/87 TIEDE & EDISTYS 

Subjekti on henki, objekti on materia. 
Tieteen on jo kauan huomattu jossakin 

vaiheessa helposti kääntävän subjekti-- 
objekti -suhteet nurinpäin: myös ihmiset it-
se joutuvat tieteen kohteeksi, ja subjektin 
sijasta he pian ovat objekteja, jota tieteen 
kehittämä toinen luonto hallitsee. Tieteen 
subjekti—objekti -kuvio on kuitenkin saa-
punut nykytieteessä rajoilleen toisellakin, 
fundamentaalisemmalla tavalla, joka aset-
taa subjektin ja objektin välisen rajan ky-
seenalaiseksi. 

Subjekti tuntuu valuvan sisään objek-
tiin. Aine, tuo kaiken valistusajattelun mu-
kaan tietoisuudesta puhdas kohde, joka 
asettaa tehtäväksi paljastaa itsensä, onkin 
paljastamisprosessin kuluessa joutunut pe-
rääntymään itsenäisestä luonteestaan askel 
askeleelta. Aine katoaa katoamistaan, ei-
kä näytä enää olevan riippumaton tarkaste-
lij astaan . 

Näin ainetta tutkivan perustieteen, fysii-
kan, kehityskaarta kuvaa Capra: 

"Klassisen fysiikan mekanistinen maailmanku-
va perustui huomioon kiinteiden kappaleiden 
liikkumisesta tyhjässä tilassa. Tämä huomio 
pätee yhä sillä alueella, jota on sanottu "kes-
kikokoisten ulottuvaisuuksien vyöhykkeeksi", 
eli toisin sanoen jokapäiväisten kokemustem-
me alueella, missä klassinen fysiikka edelleen 
on käyttökelpoinen teoria. Koska nuo kaksi 
käsitettä — tyhjä tila ja kiinteät aineelliset 
kappaleet — ovat niin syvästi juurtuneet ajat-
telutapaamme, on meidän tavattoman vaikea 
kuvitella sellaista fysikaalista todellisuutta, mi-
hin niitä ei enää voida soveltaa. Kuitenkin mo-
derni fysiikka pakottaa meidät tekemään juuri 
niin silloin kun ohitamme keskivertoulottuvai-
suudet. "Tyhjä tila" on menettänyt merkityk-
sensä astrofysiikan ja kosmologian eli maail-
mankaikkeutta yleensä tutkivien tieteiden pii-
rissä, ja kiinteiden kappaleiden käsitteen 
murskasi atomifysiikka, tuo loputtoman pientä 
tutkiva tiede. 

Vuosisadan vaihteessa havaittiin monia il-
miöitä, jotka liittyivät atomien rakentee-
seen ja joita ei voitu selittää klassisen fysiikan 
termein. (— —) 

Atomifysiikan lakeja ei ollut helppo tunnis-
taa. Ne löysi 1920-luvulla kansainvälinen fyy-
sikkoryhmä, johon kuuluivat Niels Bohr Tans- 

kasta, Louis de Broglie Ranskasta, Erwin 
Schrödinger ja Wolfgang Pauli Itävallasta, 
Werner Heisenberg Saksasta ja Paul Dirac 
Englannista. Nämä miehet yhdistivät voiman-
sa yli kaikkien kansallisten rajojen ja saivat ai-
kaan yhden modernin tieteen jännittävimmistä 
ajanjaksoista, joka vei ihmisen ensi kerran 
kosketuksiin atominsisäisen maailman oudon 
ja odottamattoman todellisuuden kanssa. Joka 
kerran kun fyysikot esittivät luonnolle kysy-
myksen atomikokeen muodossa, luonto vasta-
si paradoksilla, ja mitä kiihkeämmin nämä 
miehet yrittivät selvittää tilannetta, sitä terä-
vämmiksi muuttuivat paradoksit. Tiedemiehet 
tarvitsivat paljon aikaa voidakseen hyväksyä 
sen tosiseikan, että nämä paradoksit kuuluvat 
atomifysiikan rakenteeseen, ja käsittääkseen, 
että paradokseja syntyy aina kun atomin ta-
pahtumia yritetään kuvailla fysiikan perintei-
sin termein. (— —) 

Kvanttiteorian käsitteitä ei ollut helppo hy-
väksyä vielä sittenkään kun niiden matemaatti-
nen muotoilu oli saatu päätökseen. Niiden vai-
kutus fyysikoiden mielikuvitukseen oli todella 
järkyttävä. Rutherfordin kokeet olivat osoitta-
neet, että atomit eivät suinkaan olleet kovia 
ja särkymättömiä, vaan ne koostuivat suurista 
tiloista, joissa äärimmäisen pienet hiukkaset 
— elektronit — liikkuivat ytimen ympärillä 
sähköisten voimien siihen sitomina. Nyt 
kvanttiteoria osoitti, etteivät edes nämä 
hiukkaset olleet klassisen fysiikan kiinteitä 
kappaleita. Atominosien aineyksiköt ovat hy-
vin abstrakteja, ja niillä on kaksi aspektia. 
Riippuen siitä, kuinka niitä tarkastelemme, ne 
esiintyvät toisinaan hiukkasina ja toisinaan 
taas aaltoina; tätä kaksitahoisuutta ilmentää 
myös valo, joka sekin on esiintyä joko sähkö-
magneettisina aaltoina taikka hiukkasina. 
(— —) 

Hiukkaskuvan ja aaltokuvan välinen näen-
näinen ristiriita ratkesi täysin odottamattomal-
la tavalla, joka järkytti mekaanisen maailman-
kuvan varsinaista perustaa — sitä kuvitelmaa, 
että aine on todellista. Atomin sisäisellä tasol-
la ainetta ei täysin varmasti ole olemassa mää-
räpaikoissa, vaan aine osoittaa pikemminkin 
"pyrkivän olemaan olemassa". Tällä tasolla ta-
pahtumat eivät täysin varmasti tapahdu määrä-
aikana ja määrätavalla, vaan ne pikemminkin 
osoittavat "pyrkivänsä tapahtumaan". Muo-
dollisesti kvanttiteoria ilmaisee nämä pyrki-
mykset todennäköisyyksinä ja liittää ne mate-
maattisiin joukkoihin aaltojen muodossa. Täl-
lä tavoin hiukkaset voivat samalla kertaa olla 
aaltoja. Ne eivät ole "oikeita" kolmiulotteisia 
aaltoja kuten ääni- tai vesiaallot. Ne ovat "to-
dennäköisyysaaltoj a" , abstrakteja matemaat-
tisia joukkoja, joilla on kaikki ne aaltojen tyy-
pilliset ominaisuudet, jotka liittyvät mahdolli-
suuteen tavata hiukkasia määräpaikoissa ja 



TIEDE & EDISTYS 4/87 	 Rajan käsitteestä 287 

määräaikoina. Atomifysiikan kaikki lait ilmais-
taan näillä todennäköisyystermeillä. Me emme 
voi koskaan täysin varmasti ennustaa jotakin 
tapahtumaa atomitasolla. Me voimme vain sa-
noa, kuinka todennäköinen se on. 

Kvanttiteoria on siis murskannut kaikki 
klassiset kuvitelmat kiinteistä kappaleista ja 
tiukan deterministisistä luonnonlaeista. Ato-
mien sisäisellä tasolla klassisen fysiikan kiin-
teät aineelliset kappaleet hajoavat aaltomai-
siksi mahdollisuuksien kuvioiksi, eivätkä nämä 
kuviot viime kädessä edusta asioiden todennä-
köisyyttä, vaan pikemminkin sisäisten yhteyk-
sien todennäköisyyttä. Havaintoprosessin huo-
lellinen analysointi atomifysiikan piirissä on 
osoittanut, että atomin osahiukkasilla ei ole 
merkitystä erillisinä yksikköinä, vaan ne ovat 
ymmärrettävissä ainoastaan kokeen valmis-
telun ja sitä seuraavien mittausten välisinä yh-
teyksinä. Näin kvanttiteoria siis paljastaa 
maailmankaikkeuden perusykseyden. Se 
osoittaa, että me emme voi hajottaa maailmaa 
itsenäisesti olemassa oleviin pienempiin mah-
dollisiin yksiköihin. Kun me tunkeudumme ai-
neeseen, ei luonto näytä meille erillisiä "pe-
rusrakennuspalikoita", vaan se näyttäytyy pi-
kemminkin kokonaisuuden eri osien välisten 
komplisoitujen suhteiden verkkona. Havainto-
jen tekijä liittyy näihin paljastuksiin aina olen-
naisella tavalla. Inhimillinen tarkkailija on ha-
vaintoprosessin ketjun viimeinen lenkki, ja 
minkä tahansa atomikohteen ominaisuudet 
ovat ymmärrettävissä ainoastaan kohteen ja 
havaintojen tekijän välisen vuorovaikutuksen 
ehdoilla. Tämä merkitsee sitä, että objektiivi-
sen luonnonkuvauksen klassinen ihanne ei 
enää päde. Descartesin suorittamaa jakoa mi-
nän ja maailman, havaintojen tekijän ja ha-
vaintojen kohteen, välillä ei voida tehdä sil-
loin kun on kysymys atomeista. Atomifysiikan 
alalla emme voi koskaan puhua luonnosta pu-
humatta samalla itsestämme. (— —) 

Aineen luonteen ymmärtämiseksi on tiedet-
tävä, mistä aine viime kädessä koostuu, ja täl-
löin on tutkittava atomiytimiä, joihin melkein 
kaikki aine sisältyy. 1930-luvulla, kvanttiteo-
rian paljastettua atomimaailman, fyysikkojen 
tärkeimmäksi tehtäväksi tulikin ydinten raken-
teen, niiden osasten ja nuo osaset niin lujasti 
yhteen liittävien voimien ymmärtäminen. 
(— —) 

Ihmisen tunkeutumisessa tähän mikroskoop-
pista pienempään maailmaan saavutettiin mer-
kittävä vaihe 1930-luvun alussa, jolloin tiede-
miehet uskoivat lopultakin löytäneensä aineen, 
"perusrakennuspalikat". Tiedettiin, että kaik-
ki aine koostui atomeista ja että kaikki atomit 
koostuivat protoneista, neutroneista ja elektro-
neista. Näitä ns. "alkeishiukkasia" pidettiin ai-
neen perimmäisinä ja rikkoutumattomina yk-
sikköinä, atomeina Demokritoksen tarkoitta- 

massa mielessä. Kvanttiteoria — kuten on jo 
mainittu — tosin viittaa siihen, että emme pys-
ty hajottamaan maailmaa toisistaan riippumat-
ta olemassa oleviin pienimpiin yksiköihin, 
mutta tätä ei tuohon aikaan yleisesti ymmär-
retty. Klassinen ajattelutapa oli edelleen siinä 
määrin vallalla, että useimmat fyysikot pyrki-
vät käsittämään aineen noista "perusrakennus-
palikoista" lähtien, ja yhä vielä tämän ajatte-
lun suuntaus on varsin vahva. 

Kaksi muuta modernin fysiikan kehitysvai-
hetta on kuitenkin osoittanut, että mielikuva 
alkeishiukkasista aineen perusyksikkönä on 
hylättävä. Toinen näistä kehitysvaiheista oli 
kokeellinen ja toinen teoreettinen, ja molem-
mat saivat alkunsa kolmikymmenluvulla. Ko-
keellisella puolella löydettiin uusia hiukkasia 
fyysikoiden parantaessa koemenetelmiään ja 
kehittäessä uusia nerokkaita laitteita hiukkas-
ten jäljittämiseksi. Näin hiukkasten lukumää-
rä lisääntyi kolmesta kuuteen vuoteen 1935 
mennessä, sitten kahdeksaantoista vuoteen 
1955 mennessä, ja nykyisin tunnemme yli 200 
"alkeishiukkasta". (— —) Kun vuosien mit-
taan on löydetty yhä uusia hiukkasia, on käy-
nyt ilmeiseksi, ettei niitä kaikkia voida nimit-
tää "alkeishiukkasiksi", ja nykyisin fyysikoi-
den keskuudessa onkin yleistynyt se kanta, et-
tei mikään niistä ansaitse tätä nimitystä. 

Tätä kantaa vahvistaa se teorioiden kehitys, 
joka on tapahtunut samaan aikaan kun yhä 
uusia hiukkasia on löydetty. Pian kvanttiteo-
rian muotoilemisen jälkeen kävi ilmi, että 
ydinilmiöiden täydellinen teoria ei ollut pelk-
kä kvanttiteoria, vaan siihen täytyi sisältyä 
myös suhteellisuustebria. Näin siksi, että yti-
men kokoiseen tilaan kahlitut hiukkaset liikku-
vat usein niin nopeasti, että niiden nopeus lä-
hentelee valon nopeutta. Tämä seikka on rat-
kaisevan tärkeä kuvattaessa niiden käyttäyty-
mistä, koska aina kuvattaessa sellaisia luon-
nonilmiöitä, joihin liittyy valon nopeutta lä-
henteleviä nopeuksia, on otettava huomioon 
suhteellisuusteoria. Sen on siis oltava "relati-
vistinen" kuvaus, kuten me sanomme. 

Suhteellisuusteoria on syvästi vaikuttanut 
meidän käsitykseemme aineesta pakottamalla 
meidät muuttamaan olennaisesti käsitystämme 
hiukkasista. Klassisessa fysiikassa esineen mas-
sa on aina samastettu häviämättömään materi-
aan, johonkin "aineeseen", mistä kaikki koos-
tui. Suhteellisuusteoria osoitti, että massalla ei 
ole mitään tekemistä minkään aineen kanssa, 
vaan se on muuan energian muoto. Energia 
on kuitenkin dynaaminen kvantiteetti, joka 
liittyy aktiivisuuteen tai prosessiin. Se tosiseik-
ka, että hiukkasen massa vastaa tiettyä ener-
giamäärää, merkitsee sitä, että hiukkasta ei 
enää voida pitää staattisena objektina, vaan se 
on käsitettävä dynaamiseksi kaavaksi, proses-
siksi, joka käsittää hiukkasen massana ilmene- 



288 Rajan käsitteestä 	 4/87 TIEDE & EDISTYS 

vän energian. (— —) 
Ennen relativistista hiukkasfysiikkaa oli ai-

na otaksuttu, että aineen rakenneosat olivat 
joko särkymättömiä ja muuttumattomia al-
keisyksiköitä tai osista koostuvia objekteja, 
jotka voitaisiin jakaa osasiinsa; perustava ky-
symys oli se, voisiko ainetta jakaa yhä uudel-
leen aina pienempiin osasiin ja voitaisiinko täl-
lä tavoin vihdoin päästä pienimpiin mahdolli-
siin yksiköihin. Diracin muotoilemien relativis-
tisten yhtälöiden jälkeen koko kysymys aineen 
jakamisesta joutui uuteen valoon. Kun kaksi 
hiukkasta törmää suurella voimalla toisiinsa, 
ne hajoavat tavallisesti kappaleiksi, mutta nä-
mä kappaleet eivät ole sen pienempiä kuin al-
kuperäiset hiukkasetkaan. Ne ovat samanlai-
sia hiukkasia, ja ne muodostuvat siitä liike-
energiasta ("kineettisestä energiasta"), joka 
liittyy törmäysprosessiin. Koko ongelma ai-
neen jakamisesta on näin ratkennut odotta-
mattomalla tavalla. Ainoa tapa atomin osa-
hiukkasten jakamiseksi on saattaa ne iskeyty-
mään yhteen törmäysprosessissa, johon liittyy 
erittäin paljon energiaa. Tällä tavoin voimme 
jakaa ainetta yhä uudelleen, mutta emme kos-
kaan saa sitä pienemmiksi palasiksi, koska 
vain luomme hiukkasia prosessiin liittyvästä 
energiasta. Atomin osahiukkaset ovat siis sekä 
särkyviä että särkymättömiä samalla kertaa. 
(— 

Suurella teholla tapahtuvat atominosahiuk-
kasten törmäykset ovat tärkein menetelmä, jo-
ta fyysikot käyttävät tutkiakseen näiden hiuk-
kasten ominaisuuksia, ja siksi hiukkasfysiik-
kaa sanotaankin myös "suurtehofysiikaksi". 
Törmäyskokeisiin tarvittava kineettinen ener-
gia saadaan aikaan hiukkaskiihdyttimien avul-
la. Ne ovat suunnattoman suuria kehänmuo-
toisia koneita, joiden ympärysmitta on useita 
kilometrejä ja joissa protonit kiihdytetään lä-
hes valon nopeuteen ja pannaan sitten törmää-
mään toisiin protoneihin ja neutroneihin. On 
merkille pantavaa, että äärettömän pienen 
maailman tutkimiseen tarvitaan näin isoja ko-
neita. Ne ovat meidän aikamme supermikros-
kooppeja. 

Useimmat näissä törmäyksissä aikaansaa-
duista hiukkasista ovat olemassa vain äärim-
mäisen lyhyen aikaa — paljon vähemmän 
kuin sekunnin miljoonasosan — minkä jäl-
keen ne jälleen hajoavat protoneiksi, neutro-
neiksi ja elektroneiksi. Huolimatta siitä, että 
näiden hiukkasten elinaika on näin tavatto-
man lyhyt, niitä ei ainoastaan voida havaita ja 
niiden ominaisuuksia mitata, vaan ne voidaan 
myös saada jättämään jälkiä, jotka pystytään 
valokuvaamaan! Nämä hiukkasjäljet saadaan 
esiin ns. kuplakammioissa hieman samaan ta-
paan kuin suihkukone jättää jäljen taivaalle. 
Itse hiukkaset ovat monin verroin pienempiä 
kuin jäljen muodostavat kuplat, mutta jäljen 

paksuuden ja kaarevuuden perusteella fyysi-
kot pystyvät tunnistamaan sen aiheuttaneen 
hiukkasen. (— 

Viime vuosikymmenien suurtehokokeet 
ovat mitä selvimmin osoittaneet meille hiuk-
kasmaailman dynaamisen ja alati muuttuvan 
luonteen. Näissä kokeissa aine on osoittautu-
nut täysin muuttuvaiseksi. Kaikki hiukkaset 
ovat muunnettavissa toisiksi hiukkasiksi, hiuk-
kasia voidaan luoda energiasta, ja ne voidaan 
hävittää energiaksi. Tässä maailmassa sellaiset 
perinteiset käsitteet kuin "alkeishiukkanen", 
"materiaalinen substanssi" tai "erillinen esi-
ne" ovat menettäneet merkityksensä; koko 
maailmankaikkeus osoittautuu toisistaan erot-
tamattomien energiakuvioiden dynaamiseksi 
verkoksi. (— 

Maailmankaikkeus koetaankin modernin fy-
siikan piirissä dynaamisena ja jakamattomana 
kokonaisuutena, johon aina olennaisesti kuu-
luu myös havaintojen tekijä."' 

* * * 

Samaa tahtia fysiikan kanssa on seurannut 
vähitellen tieteenfilosofia, joka on alkanut 
analysoida tieteen edistystä enemmän käsi-
tejärjestelmien muuttumisena kuin uusien 
aineesta tehtyjen havaintojen historiana. 

Yhtä aikaa kun subjekti tunkeutuu ob-
jektiin on aine alkanut vallata hengen alu-
eita. Inhimillinen tietoisuus ei enää ole ai-
noa olio, jolla on rationaalisia kykyjä, on 
myös keinotekoista älykkyyttä, tekoälyä. 

Miten käy valistuksen projektin, jossa 
subjekti valloittaa objektia kun sekä sub-
jekti että objekti kadottavat itsenäisyyten-
sä? kysyy Lyotard ja pääsee näin moder-
nin rajalle. 

Lyotardin ristiriitaisuus piilee kuitenkin 
siinä, että vaikka hän toteaa modernin pro-
jektin päättyneeksi, hän itse tavallaan toi-
mii edelleen sen mukaisesti. Tietyllä abst-
raktiotasolla voi tietenkin todeta, että näin 
käy välttämättä: kun jokin asetetaan ky-
seenalaiseksi, viedään rajoilleen, toimitaan 

1  Capra, Fritjof, Fysiikka ja Tao, s. 68-88. Helsinki 
1983. 



TIEDE & EDISTYS 4/87 
	

Rajan käsitteestä 289 

Japanin kielen sana MA on sekä tilan että ajan käsite. Sana MA ei kuvaa länsimaista käsi-
tystä ajasta ja tilasta kahtena sarjallisena järjestelmänä, vaan mittaa sekä aikaa että tilaa in-
tervalleina. 

4 



290 Rajan käsitteestä 	 4/87 TIEDE & EDISTYS 

aina valistuksen projektin hengessä vaikka 
kohteena sitten olisikin tuo projekti itse. 
Lyotard kuitenkin toteuttaa modernia pro-
jektia myös konkreettisemrnalla tasolla: se-
kä hänen taidefilosofitansä että hänen mo-
raalifilosofiansa rakentuvat rajoille mene-
misen tai täsmällisemmin sanottuna rajo-
jen rikkomisen periaatteelle. 

Nykytaiteen kommenteissaan Lyotard 
on nimenomaisesti ilmoittanut ettei ole 
kiinnostunut siitä taiteesta mikä nykyisin 
kulkee postmodernin nimellä: siitä mikä 
koristelee ja siteeraa ja leikittelee vapaasti 
tyyleillä. Sen sijaan hän näkee parhaan 
osan nykytaiteesta olevan sen, joka jatkaa 
modernin taiteen avant-garde -linjaa kysy-
mällä aina uudestaan: "onko tämäkin vielä 
taidetta?" ja asettamalla äärirajallaan hei-
deggerilaisen kysymyksen puhtaasta tapah-
tumisesta. 

Moraalifilosofiassaan Lyotard kehittää 
käsitteen Riita, joka kuvaa tilannetta mis-
sä tapahtunutta epäoikeudenmukaisuutta 
ei kyetä ilmaisemaan käytettävissä olevalla 
kielellä. Kyseessä on eräänlainen mykkyy-
teen tuomittu rakenteellinen sorto, sellai-
nen, joka kohtaa työläistä kapitalismissa, 
naista miehen yhteiskunnassa tai siirtomaa-
vallan alaista nk. primitiivistä kulttuuria. 
Moraali- ja kielifilosofisesti Lyotard kehit-
tää tässä jälleen rajatilan; joudutaan ilmai-
semattomissa olevan jä ilmaistavissa ole-
van rajoille. Lyotardin moraaliksi moraali-
sia kriteerejä vailla olevassa maailmassa, 
nousee modernin hyve, imperatiivi rikkoa 
rajoja. Lyotard nimittäin asettaa ainoaksi 
moraaliseksi tavoitteeksi nykytilanteessa 
paljastaa riitoja ja muodostaa ne riitaju-
tuiksi, ts. pyrkimykseen antaa sanallinen 
muoto mykille epäoikeudenmukaisuuksil-
le. 

Tässä Lyotard astuu rajalle, jossa sanoil-
la ilmaistavuus ja muu kokemus, Lyotardil-
la siis eräänlainen moraalinen kokemus,  

erotetaan toisistaan. Sanoilla tai käsitteillä 
ilmaistavan raja on kuuluisa raja, se on 
puhtaan kokemuksen raja, jonka olemassa-
olo voidaan asettaa kokonaan kyseenalai-
seksi tai jota voidaan pitää kaikkein mer-
kittävämpänä rajana, jonka tuolla puolen 
vasta aukeaa todellisuus. Lyotard liikkuu 
tällä rajalla melko kevyesti. Hänelle raja 
ei näytä olevan periaatteellinen vaan hel-
postikin muuttuva. 

Sen sijaan monet muut pitävät tätä ra-
jaa, jota useimmiten pidetään käsitteelli-
sen ajattelun ja mystiikan rajana, hyvin 
kunnioitusta herättävänä alueena. Nykyfi-
losofeista esim. Jacques Derrida, joka kol-
kuttelee filosofian ja kirjallisuuden tai filo-
sofian ja runouden välisiä rajoja, ja jota 
niin usein kuulee syytettävän irrationaali-
suudesta, on todennut, että hän ei ole filo-
sofiassaan koskaan uskaltautunut lähelle-
kään sanottavissa olevan ja ei-sanottavissa 
olevan välistä rajaa. Derrida — kuten He-
gelkin — on kiinnostunut ennenkaikkea sa-
noin sanottavasta, sanoista, käsitteistä ja 
— haluaisin väittää — käsitteiden välisten 
rajojen produsoivasta aspektista. 

Jokainen määritelmä on negaatio, ovat 
monet filosofit, muiden muassa Spinoza ja 
Hegel, todenneet. Emme voi määritellä 
luomatta rajaa. Jokainen määre on rajoi-
tus, joka sulkee pois muita. 

Miten voisimme määritellä sen, jolla ei 
ole rajaa? Voisiko jokin olla niin yksin, et-
tä sitä ei rajoita mikään? Jotta oliota ei ra-
joittaisi mikään sen olisi oltava täysin mää-
reetön, ominaisuudeton, koska jokainen 
määre vetää heti rajan sen ja jonkun 
muun välille, ja postuloi samalla toisen, 
jolla ei ole samaa määrettä. Se joka on ra-
jaton on siis ei-mikään, ts. rajaton ei ole 
mitään, kaikella jollakin on raja. 

Jos halutaan kysyä miten esimerkiksi Ly-
otardin edustamasta modernista projektis-
ta voisi päästä, miten modernin negatiivi- 



TIEDE & EDISTYS 4187 	 Rajan käsitteestä 291 

suuden voisi jotenkin tematisoida uudel-
leen postmoderniksi positiivisuudeksi, voi-
si postmodernin käsitteeseen liittää moder-
nin ikuisesti kiihtyvän rajojen ylittämisen 
ja rikkomisen tilalle uuden tietoisuuden ra-
jojen produsoivasta aspektista. Kyseessä 
on pelkkä tietoisuuden hyppy — saman ra-
janvedon kääntöpuoli: modernin kieltämi-
sen tilalle astuva postmoderni tietoisesti 
luova positiivinen dialektiikka. 

* * * 

Moderni ja valistus haluavat murskata jo-
kaisen tabun, purkaa jokaisen myytin, ker-
toa jokaisen salaisuuden, riisua ja paljas-
taa kaiken keinotekoisen. Postmoderni on 
ehkä riisumisen sijasta alkanut pukea. Ha-
luaisin itse kutsua postmoderniksi uutta 
tietoisuutta siitä, että paljastumalla ei löy-
dy alastonta pohjapintaa, uutta tietoisuut-
ta kulttuurin positiivisesta keinotekoisuu-
desta, tietoista liikkumista inhimillisten 
merkkien maailmassa. Modernin hengästy-
nyt rajoille juokseminen, sen mahtiponti-
nen ja päähänpinttymänomainen pakko 
rikkoa rajat yhä uudelleen ja uudelleen yn-
nä tähän liittyvä turha toivo siitä, että seu-
rauksena olisi jonkin vapaus, jokin alkupe-
räinen, tämä moderni paljastamisen pakko-
liike kyllästyttää postmodernissa tilassa. Si-
tä että eilispäivän kapinallisista tulee nyky-
päivän hallitsijoita ei enää jaksa kauhistel-
la. Kyseessä on itsestään selvä asia: jokai-
nen rajojen rikkominen luo uuden rajan, 
jokainen tyylin kieltäminen luo uuden tyy-
lin. 

Modernismi iskulauseellaan "vähemmän 
on enemmän" kuvitteli lopettavansa tyy-
lin, riisuvansa koristeet ja edustavansa 
vain asiallista. Mutta modernismi loi tie-
tenkin tyylin, tunnetut distinktiiviset sään-
nöt, eikä modernistista teosta nykyään voi  

olla erottamatta muita tyylisuuntia edusta-
vista. 

Joku moderni todella individualistinen 
henkilö, joka ei halua itseään rajoitettavan 
millään keinotekoisilla säännöillä, joka ha-
luaa paljastaa itseään rajoittavat rituaalit 
ja päästä niistä eroon, irrottautua yhteis-
kunnan ja kulttuurin konrollista ja muiden 
ihmisten asettamista rajoituksista voi yrit-
tää eri strategioita. Hän voi ensin riisua it-
sensä, tai ainakin vaatettua minimaalisesti 
tarpeen mukaan ja pyrkiä niin irti pukeu-
tumisen kulttuuriviestinnästä. Hän voi yrit-
tää syödä puhdasta merkityksistä riisuttua 
ravintoa ja hän voi pyrkiä elämään mah-
dollisimman erillään ja riippumattomana 
muista. Supermoderni elämänasenne ää-
rimmilleen vietynä, ideaali, joka elää miel-
ten sopukoissa ja näkyy silloin tällöin to-
dellisinakin mutta yleensä vain ilmiselvän 
kaksinaismoralistisina elämäntapayrityksi-
nä. Kulttuurinturhuuden voi yrittää riisua 
pois, paljastaa luonnollisten tarpeiden yli 
menevän hämäyksen, mutta miten käy, 
paljastuuko alta oikea minä, aito yksilö, 
vapaasti liikkuva ydinenergia? 

Ei, sillä sipulin ydintä ei ole, on vain 
päällekkäisiä kuorikerroksia. Pinnan alta 
paljastuu aina toinen pinta: joku tiedosta-
mattomampi kulttuuri, vanhempi koodisto 
astuu tiedostetun ja kielletyn sijaan. Aina 
esiin työntyy uusi sääntöjärjestelmä, sään-
neltämätöntä vapaata alkutilaa ei tavoite-
ta 

Lisäksi jokainen negaatio luo uuden jär-
jestelmän: koristelukiellosta syntyy asketis-
min kulttuurikoodisto. Rajojen kiellosta 
syntyvät uudet rajat, ja taas tiedämme mi-
tä saamme tehdä ja mitä ei. 

Postmoderniin tilaan liittyy tietoisuus 
tästä asiantilasta ja sen mukaan uusi ak-
sentti rajalle: raja tai sääntö ei ole pelkäs-
tään funktioltaan rajoittava negatiivisuus 
vaan samalla tuottava, luova positiivisuus, 



292 Rajan käsitteestä 	 4/87 TIEDE & EDISTYS 

jota voi käyttää tietoisesti. Postmoderni lo-
pettaa ikuisen riisumisen liikkeen ja pukee 
tietoisesti keinotekoiseen. 

Postmoderni käsittää sen angstisen risti-
riitaisuuden mikä sisältyy moderniin rak-
kaussuhteeseen. Modernin rakkaussuhteen 
diktaatti on: "Rakas, olet minulle rakkain 
kun et rajoita minua", josta seuraa loogi-
sesti: "Olet minulle rakkain kun sinulla ei 
ole kosketuspintaa kanssani, kun pysyt 
mahdollisimman kaukana, kun et ole ole-
massa." Modernin rakkaussuhteen itsensä 
tappava kierre, joka perustuu rajojen ne-
gatiiviselle luonteelle. 

* * * 

Mistä on peräisin modernin pyrkimys ra-
joittamattoman, vapaan yksilön etsimi-
seen? Valistustraditio on historiallisesti kie-
toutunut yhteen modernin luonnontieteen 
tradition kanssa ja sitoutunut siihen liitty-
vään vapauskäsitykseen ja nominalistiseen 
traditioon. 

Newtonilaiseen maailmankuvaan liittyy 
käsitys, jonka mukaan kappaleet ovat va-
paassa liikkeessä jollei niitä rajoiteta. Tä-
mä on uusi ja täysin erilainen näkemys 
kuin aikaisempi aristotelinen oppi, jonka 
mukaan kappaleet tarvitsevat liikkeelle 
lähteäkseen liikkeelle panevan syyn. Tho-
mas Hobbes siirsi vapaan liikkeen analogi-
sesti ihmisiä käsitteleviin oppeihin kuvaa-
malla Leviathan-kirjansa alussa miten sa-
malla lailla kuin vapaassa tilassa oleva kap-
pale jatkaa liikettään jollei sitä estetä 
myös vapaa mies (ts. ihminen) on se, jon-
ka liikettä ei rajoiteta. Suurimmassa osas-
sa länsimaista yhteiskuntateoriaa vapaasti 
liikkuvaa yksilöä on pidetty teoreettisena 
alkusoluna, johon on liitetty selittämätön 
alkuenergia. Aktiivisen itsestään liikkuvan 
alkusolun fiktiota ei yleensä ole asetettu 
kyseenalaiseksi, sen sijaan sen salaperäi- 

nen aktiivinen ydin on pyritty paljasta-
maan. 

Liberalistisen ja nominalistisen länsimai-
sen yhteiskuntateorian peruskäsitteitä ovat 
olleet vapaus ja sen rajoittaminen. Ehkä 
vain saksalainen idealismi on käyttänyt va-
paus-käsitettä eri merkityksessä. Voi sa-
noa että vapaan liikkeen metaforalle ra-
kentuva vapaus-käsitys vallitsee kulttuuris-
samme ja elämäntavassamme. Yksi moder-
nin kulttuurin perusmetaforista on vapaa 
synnynnäisellä energialla varustettu yksilö, 
joka jollain yksiselitteisellä tavalla kyke-
nee sanomaan "minä tahdon". 

Metaforan yksilö on kuin atomiydin. Ku-
ten atomiytimen senkin on otaksuttu ole-
van rajallinen, kuten atomiytimen senkin 
on nähty hämärtyvän rajoiltaan. On esitet-
ty psykologisia ja sosiologisia oppeja, on 
olemassa kokonainen persoonallisuuden 
muodostumista tutkivien tieteiden moderni 
historia, joka on yhä uudelleen menettä-
nyt käsistään "minä tahdon" -ytimen kyke-
nemättä paljastamaan subjektin alkuperäi-
sen ykseyden perusainetta. 

Mitä jääkään jäljelle, mikä jää yksilön 
puhtaaksi tahdoksi, jos riisutaan pois kaik-
ki "ulkoiset vaikutteet": sosiaaliset pakot 
ja säännöt, vanhempien vaikutus, kasva-
tus, koulun sääntelysysteemin aiheuttamat 
kahleet, ympäristön paineet jne. Tällaisen 
reduktion tuloksena meille pitäisi jäädä kä-
teen "minä tahdon" -entiteetti. Helposti 
huomaa, että empiirisesti ottaen entiteetti 
on yhtä tyhjä kuin atomiteorian hiukkaset. 
Teoreettisena fiktiona, transendentaalisena 
oletuksena, jollaisena se tietenkin olennai-
sesti onkin käsitetty, yksilötahto voidaan 
tietenkin olettaa, mutta sen kohtalo on sa-
ma kuin atomiteorian ydinten: tietoisuus 
sen luonteesta ei objektiivisesti olemassa-
olevana vaan olennaisesti subjektin ja ob-
jektin interaktiosta syntyvänä tuo sen to-
dellisuutta uskottelevana metaforana ja fik- 



TIEDE & EDISTYS 4/87 	 Rajan käsitteestä 293 

tiona rajalleen ja sysää ajatusta uusiin 
muotoihin. 

Jos ihmisyksilön energia ei olekaan sisä-
syntyistä, ytimestä lähtevää vaan suhteista, 
rajoja, kosketuspintoja luovasta interakti-
osta syntyvää, päästään temaattisesti posi-
tiiviseen dialektiikkaan, rajojen luovaan 
aspektiin. 

* * * 

Kuka postmodernissa tilassa enää pitää ih-
misen fyysisiä rajoja merkitsevinä. Olem-
me jo kauan olleet ihomme ulkopuolella. 
Äänemme kulkeutuu luonnollisten etäi-
syyksien yli, kaikki jäsenemme ja aistim-
me ovat kauan sitten saaneet keinotekoisia 
jatkeita. Ruumiimme muoto ei enää ole 
määrätty syntymässä; voimme viime kädes-
sä rakentaa ulkoisen muotomme pienim-
pää lihasta myöten ja teemme sitä yhä tie-
toisemmin. Kiihkeys paljastaa alkuperäi-
nen luonnollinen yksilö vähenee ja yksilö 
käsitetään yhä enemmän luomukseksi. 

Samalla voi ajatella käsityksen rajoista 
muuttuvan. Ei tarvitse ahdistuneesti paeta 
rajoja, rikkoa rajoja. Vapauden voi käsit-
tää rajattoman tilan lisäksi rajojen tietoi-
seksi luomiseksi. 

Vapaus tietoisuuden tilana tai itsehallin-
tana, vapaus, jossa rajat tai sääntöjärjestel- 

mä itse tehtyinä ovat positiivisia, ei ole tie-
tenkään uusi ajatus filosofian historiassa. 
Itämaisista filosofioista se on tuttu; kaikki 
ZEN-taidot edustavat vapautta, joka saa-
vutetaan hallitsemalla tietyt säännöt, liik-
kumalla tietyissä rajoissa tietoisena niistä. 
Hegelin filosofiaan liittyy sama käsitys va-
paudesta tietoisuutena rajoista tai subjek-
tin herruutena rajojen suhteen. 

Voisi väittää, että postmoderniin kult-
tuuri-ilmiönä liittyy jotakin samankaltaista 
— postmoderni ei pyri enää vapauttamaan 
luonnollista ruumista korsetista vaan tun-
tee uutta vetoa koristeellisiin epäluonnolli-
siin aikakausiin. Postmoderni tuntee uutta 
iloa rajojen luomisesta, se paneutuu kaa-
vojen, muotien ja sääntöjen maailmaan ja 
nauttii niitten hallinnasta. 

Jos moderni halusi paljastaa salaisuudet, 
rikkoa myytit, kertoa paljaan totuuden, 
niin postmoderni rakentaa ja purkaa myyt-
tejä, lähettää liikkeelle salaisuuksia ja kuis-
kaa niitä taas julki, liikkuu sääntöjärjestel-
mien luomis- ja purkamistyössä iloisen ke-
vyesti vailla modernin negatiivisuuden pai-
noa. Siksi yksi tapa analysoida postmoder-
nia kulttuuria on sanoa, että modernin pyr-
kiessä ikuisesti ja turhaan kohti rajoja, 
postmoderni on antanut rajalle uuden posi-
tiivisen aksentin. 


