
Marxismin raj alle! 
Risto Heiskala 

Kirjoittaessani 1980-luvun puolivälissä 
marxilaisen yhteiskuntateoreettisen pro-
jektin rajallisuudesta ja kirjatessani sen on-
gelmallisia sitoumuksia en koe itseäni mik-
sikään tienraivaajaksi. Totesihan mm. Fu-
rio Cerutti — hänkin olemassa olevalle tut-
kimukselle rakentaen — 'Das Argumentin' 
järjestämässä Marxin kuoleman 100-vuotis-
muistoseminaarissa Marxista, että "psyy-
ke, symbolinen tuotanto ja institutionaali-
nen toiminta puuttuivat kaikki hänen teori-
astaan" (Cerutti 1984, 14) ja kirjoittihan 
Jean Baudrillard fundamentaalisen Marx-
kritiikkinsä 'Tuotannon peili' jo vuonna 
1973 ja kiinnittihän Jurgen Habermas huo-
miota Marxin teorian kyvyttömyyteen te-
matisoida työn alueen ohella interaktion 
aluetta jo vuonna 1968 ilmestyneessä teok-
sessaan 'Tieto ja intressi' (ks. Baudrillard 
1975 ja Habermas 1981). En myöskään voi 
ottaa itselleni sellaisen välittäjän asemaa, 
joka ensimmäisenä toisi asiasta käytyä kes-
kustelua Suomeen, sillä sen ovat muut jo 
tehneet. Kun tästä huolimatta aina toisi-
naan törmää sellaisiin käsityksiin, että 
ranskalaisten teoreetikkojen ja jopa Ha-
bermasin tutkiminen ovat vain "muotivir-
tauksia" ja kriittisen yhteiskuntateorian 
olisi niihin sekaantumisen sijasta vain "pa-
lattava Marxiin", on mielestäni hyödyllistä 
ja keskustelua selkiinnyttävää kirjata ylös 
niitä perustavia ongelmia, joita tutkimus 
on paljastanut marxilaisessa yhteiskunta-
teoreettisessa projektissa. 

Näitä ongelmakohtia on ainakin kuusi. 
Esittelen ne seuraavassa lyhyesti ja pyrin 
sen jälkeen — Michel Foucault'n inspiroi-
masta perspektiivistä — sanomaan jotain 
siitä mikä Marxin teoreettisessa työssä, 
näistä fundamentaalisista ongelmista huoli-
matta, oli kestävää ja miten kriittinen yh-
teiskuntateoria voisi pitää kiinni tästä hä-
nen työnsä kestävästä ytimestä. Lopuksi 
käsittelen hieman kriittisten intellektuel- 

lien strategian ongelmia. 

Työn ja tarpeen optiikka 

Marxin teoria alistaa kaikki inhimilliset 
elämänilmaukset työn ja tarpeen käsitteil-
le. Hegeliläisesti hän näkee inhimillisen 
toiminnan esineelliseksi toiminnaksi, jonka 
ytimenä on tuotanto. Työ esineellistää ih-
mislajin kykyjä objekteihin ja upottaa 
näin niihin — Marxin mm. tässä suhteessa 
aristotelisen ajattelutavan mukaan — eri-
laisia potentioita. Tarve aktualisoi poten-
tiat nautinnassa. Työ ja tarve ovat ihmisla-
jin tuotannollisen toiminnan kaksi eri puol-
ta ja tämä tuotannollinen toiminta on ihmi-
sen lajiolemus. (Ks. Lange 1980, Lohman 
1984, myös Gronow 1984a.) 

Koko yhteiskunnallisen todellisuuden 
alistaminen työn ja tarpeen optiikalle joh-
taa siihen, että tähän käsitejärjestelmään 
sopimattomien elämänilmausten piiri jää 
tematisoitumatta tai tematisoituu pelkkien 
jäännöskategorioiden kautta. Niinpä ei-
materiaalista toimintaa mm. interaktion 
piirissä on vaikeaa tematisoida marxilaises-
sa käsitejärjestelmässä (Habermas 1981). 
Yrittäessään päästä rajoittavan käsitejär-
jestelmänsä pauloista Marx kehittelee va-
paan ajan käsitettä, mutta käsite jää ambi-
valentiksi eikä Marx onnistu antamaan sil-
le selkeää määrittelyä (Lohmann 1984). — 
Tästä muuten juontaa juurensa se moninai-
suus ja ne teoreetikkojen väliset ristiriidat, 
jotka liittyvät Marxin vapauden ja välttä-
mättömyyden valtakuntien välille tekemän 
erottelun tulkintaan. 

Marx perustelee tuotannollisen toimin-
nan ensisijaisuutta yhteiskunnallisessa käy-
tännössä (ja tähän liittyvää perusta/päällys-
rakenne -metaforaa) toteamalla, että lapsi-
kin jo tietää, ettei mikään yhteiskunta voi 
jatkaa elämäänsä ilman tuotantoa. Mutta, 
jos tuo filosofian historiassa aina silloin täl- 

https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg


26 Marxismin rajat 	 1186 TIEDE&EDISTYS 

löin keskusteluun osallistuva kirotun sivis-
tynyt lapsi hetkeksikin pysähtyisi pohti-
maan muita yhteiskunnallisen prosessin jat-
kumisen välttämättömiä ehtoja, hänen oli-
si pakko tunnustaa, että niitä on lukema-
ton määrä. Ihmisyhteiskunnat eivät voi 
elää ilman kommunikaatiota, seksualiteet-
tia, aurinkoa, ilmaa, vettä, aistitoiminto-
ja . . . Miksi siis juuri tuotanto olisi se 
etuoikeutettu piste, josta lähtien koko yh-
teiskunnallinen todellisuus on koodattava? 

Jean Baudrillard (1975) toteaa, että 
Marxin sitoutumisessa työn ja tarpeen kä-
sitteistöön ei ole kysymys pelkästä virhees-
tä. Se osoittaa, että Marx on sidoksissa kri-
tisoimansa poliittisen taloustieteen tapaan 
jäsentää maailma ja pyrkiä artikuloimaan 
se työn ja tarpeen käsittein. Näin poliitti-
nen taloustiede muodostaa porvariston 
projektin, jossa inhimilliset elämänilmauk-
set ("symbolinen vaihto") terroristisesti 
alistetaan käsitejärjestelmälle, joka näkee 
ne "tuotannon peilin" kautta. Työn ja tar-
peen käsitteillä toimiva teoria muodostaa 
— Marxin ekonomiakritiikissä valmiin 
muotonsa saavan — koodin, joka toimii 
suunnitelmana kapitalistisen maailman luo-
mista varten. Tämä koodi sulkee näkyvistä 
vaihtoehtoiset tavat hahmottaa todellisuut-
ta. 

Historianfilosofinen jatkumo 

Historiallista materialismia koskevissa ke-
hitelmissään Marx rakentaa valistusajatte-
lulle tyypillisen historianfilosofisen jatku-
mon, joka alistaa menneisyyden ja tulevai-
suuden nykyisyyden logiikalle. On puhuttu 
"menneisyyden kesyttämisestä" (Poster 
1984). 

Valistusajattelulle oli luonteenomaista 
nähdä menneisyys nykyisyyden tulemisen 
prosessina, jossa vaiheittain siirrytään epä-
täydellisistä ja rajoittuneista yhteiskunnan  

muodoista kohti järjellistä yhteiskuntaa. 
Esimerkiksi Adam Smith esittää Kansojen 
varallisuudessa nelivaiheisen historiankaa-
van, jossa yhteiskunnallinen kehitys alkaa 
metsästäjä-kalastajavaiheesta, siirtyy myö-
hemmin nomadi- eli paimentolaisvaihee-
seen, sen jälkeen maatalousvaiheeseen ja 
lopulta kommersiaaliseen eli porvarilliseen 
vaiheeseen. Siirtymäperustana toimii 
(eräin varauksin ks. Viikari 1982) työn-
jaon kehitys, joka itsessään jää selittämät-
tä. Sama logiikka toimii myös Saksalaisen 
ideologian tai Poliittisen taloustieteen arvos-
telun johdannon kehitelmissä historiallises-
ta materialismista. Smithin kommersiaalis-
ta vaihetta vain täydennetään koneteolli-
suudella (jolloin saadaan teollisuuskapita-
lismi) ja historianfilosofinen rakennelma 
käännetään kapitalismikritiikiksi heijasta-
malla tulevaisuuteen kommunismin vaihe, 
jonka perspektiivistä poliittisen taloustie-
teen käsitys porvarillisesta yhteiskunnasta 
ikuisena muotona relativoituu. Kapitalis-
mista kommunismiin siirtymisen subjekti-
na toimii proletariaatti, jonka synty johde-
taan työnjaon kehityksestä. Itse rakennel-
man toimintalogiikka ei muutu. (Ks. 
Schanz 1979, 1981a ja 1981b; Gronow 
1984b ja Viikari 1982). 

Tämä menneisyyttä ja tulevaisuutta yk-
siulotteistava ajattelutapa muuttaa muoto-
aan ekonomiakritiikin vaiheessa, mutta 
myös ekonomiakritiikin kolmivaiheinen 
historiankaava (esikapitalistiset yhteiskun-
nat, kapitalismi, kommunismi; ks. esim. 
Grundrisse s. 75-76) sisältää raskaita his-
torianfilosofisia painotuksia. 

Ideologian käsite 

Marx kiinnittyy — taaskin valistusporvaris-
ton ajatustapaa mukaillen — ideologian 
käsitteeseen. Kriitikon tehtävänä on järjen 
nimissä paljastaa ideologiset käsitykset to-
dellisuudesta ja esittää niiden genesis. Krii- 



TIEDE&EDISTYS 1186 	 Marxismin rajat 27 

tikko tukeutuu tieteeseen ja marxilaisuuden 
tapauksessa erityisesti yhteiskunnan tuo-
tannollista "perustaa" tutkivaan tietee-
seen, josta käsin "ylärakenteen" ilmiöt se-
litetään. 

Tämä ajattelutapa sisältää ainakin kaksi 
ongelmaa. Ensinnäkin: mihin perustuu sen 
tieteen auktoriteetti, jonka perspektiivistä 
ideologiaa kritisoidaan ja selitetään? Esi-
merkiksi Michel Foucault on "tiedon ar-
keologiassaan" argumentoinut vahvasti 
sen näkemyksen puolesta, että sellaiset 
vastinparit kuin tosi/epätosi ja tieteellinen/ 
ideologinen väittämä voidaan määrittää 
vain tiettyjen diskurssien sisällä. Ei ole ole-
massa mitään diskursseista riippumattomia 
mittapuita, joiden avulla voitaisiin tehdä 
vertailuja eri väittämien totuudellisuuden 
asteesta, koska mm. totuuden käsite aina 
on sidoksissa diskurssiin ja sitä voidaan 
käyttää vain jonkin diskurssin sisällä. Dis-
kurssit ovat tieto/valta -muodostumia eikä 
siksi ole olemassa eikä voi olla olemassa 
sellaista neutraalia tiedettä, johon tukeu-
tuen järki voisi pyrkiä kumoamaan ja selit-
tämään ideologisia harhaluuloja. Jonkin 
käsityksen määrittämisessä ideologiseksi 
on aina kysymys valtasuhteesta eikä tälle 
valtasuhteelle ole olemassa (sen ulkopuoli-
sia) järjellisiä kriteereitä. 

Toinen ongelma liittyy marxilaisen 
ideologiakritiikin erityiseen muotoon, 
jossa erilaiset "ylärakenteen" ilmiöt — 
enemmän tai vähemmän elegantisti — re-
dusoidaan tuotannolliseen "perustaan". 
Tästä syystä mm. sellaisten vaiennettujen 
vähemmistöjen kuin naisten, homojen, 
vankien, hullujen, lasten jne. historian ja. 
puhunnan tutkimus on aina (taaskin enem-
män tai vähemmän elegantisti) kuljetetta-
va tuotannollisen "perustan" kehityksen 
tutkimisen kautta. Nämä ilmiöt saattavat 
kuitenkin sekä olla sinänsä kiinnostavia (il-
man reduktiota "perustaan") että liittyä  

sellaisiin vallan struktuureihin, joilla ei ole 
suhdetta tuotannolliseen toimintaan tai joi-
den suhde tuotantoon on vain välillinen. 
Näin marxilaisen yhteiskuntatutkimuksen 
perusasetelma sekä teettää tutkijoilla tur-
haa (ja usein erittäin kiinnostamatonta) 
työtä että luo yksipuolista ja harhaista ku-
vaa vallan mekanismien toiminnasta. (Ks. 
esim. Poster 1984, 83-87) 

Intellektuellin ja liikkeen suhde 

Marxin peruskaava teorian ja käytännön 
suhteesta kuuluu jotakuinkin siten, että 
teorian synnyn edellytyksenä on sen 
kohteena olevan ilmiön (kapitalismin) kyp-
syminen tiettyyn määrään saakka yhteis-
kunnallisessa käytännössä. Tämän jälkeen 
teoreetikko voi ilmiöpinnan tutkimuksesta 
lähtien abstrahoida esiin kohteen olemuk-
sen, jota ilmiöpinta peittää näkyvistä sa-
malla kun se toteuttaa juuri tätä olemusta. 
Välttämättä tulee tämä teoreetikko (koh-
teen kypsyminen tuottaa oman reflektion-
sa). Kun olemusteoria (kapitalismista) on 
syntynyt, muuttuu kohde välttämättä sii-
hen suuntaan, johon teoria viittaa (onhan 
teoria kohteen itse itsestään teoreetikon 
pään välityksellä tuottama reflektio). Väli-
jäsenenä kapitalismiteorian toteutumisessa 
(so. kapitalismin kumoutumisessa kommu-
nismiksi) toimii proletariaatti (joka teorias-
sa on johdettu kohteen omasta liikunnas-
ta). Teorian totuuden ja materialistisuu-
den takeena on se, ettei se ole intellektuel-
lin satunnaista puhetta vaan kohteen oma 
reflektio liikunnastaan, jonka intellektuelli 
vain eräänlaisena kätilönä tai synnyttäjänä 
päästää vapaaksi. 

Tämä materialistinen tapa käsittää teo-
rian luonne antaa teoreetikolle näennäi-
sesti erittäin vaatimattoman aseman. Jos 
häntä ei olisi ollut, olisi tullut joku muu, 
joka olisi tehnyt vastaavan tyyppisen teo- 



TIEDE&EDISTYS 1186 	 Marxismin rajat 29 

rian. Kohde itse synnyttää teorian itses-
tään. Todellisuudessa syntyy kuitenkin 
teoria, joka ontologisoi omat rakenteen-
sa todellisuuden rakenneperiaatteiksi väit-
täessään tematisoineensa yhteiskunnallisen 
prosessin olemuksen. Tämä ontologisoitu 
teoria suhtautuu terroristisesti todelli-
suuteen alistaen kaiken itseensä sopimatto-
man raameihinsa (marxismin tapauksessa 
nämä raamit muodostuvat työn ja tarpeen 
optiikasta, historianfilosofisesta jatkumos-
ta ja tiede/ideologiaa -vastinparista). Ku-
ten historiallisista esimerkeistä tiedämme, 
tämä (näennäisen vaatimattoman mutta to-
dellisuudessa vallantahtoisen) mestariajat-
telijan teoreettinen terrori voi helposti joh-
taa myös reaaliseen yhteiskunnalliseen ter-
roriin. 

Tässä ilmiössä ei ole kysymys pelkästään 
Marxin ajattelun ongelmista vaan tendens-
sistä, joka piilee latenttina marxismin tra-
ditiossa. Esimerkistä ei käy vain Georg Lu-
käcsin Historia ja luokkatietoisuus vaan 
myös esim. sellaisen teoreettisen terrorin 
kriitikon kuin Sartren näennäisen vaatimat-
tomasta "teoreetikon omasta positiosta" 
lähtevät kehitelmät, jotka kuitenkin pääty-
vät ontologisoimaan oman teoriansa. (Ks. 
Poster 1984, 20-28). 

Käsitys kommunismista 

Marxin esimerkiksi Gothan ohjelman ar-
vostelussa esittämä käsitys todellisesta, 
omilla jaloillaan seisovasta kommunismista 
edellyttää kaikkien ristiriitojen sovittumis-
ta sekä ihmisten keskinäisissä suhteissa et-
tä ihmisen ja luonnon välisessä suhteessa. 
Työstä tulee ensimmäinen elämäntarve sa-
malla kun kaikki tarpeet tyydyttyvät. Ihmi-
sen lajiolemus toteutuu täydellisesti. 

Tässä Marxin kommunismikäsityksessä 
on kysymys romantiikan sovitusvisiosta, jo-
hon sisältyy ajatus historian ja kaiken rep- 

ression lopusta. Tämän käsityksen lisäksi 
Marxilla on myös toinen käsitys kommu-
nismista, jonka yhteydessä hän puhuu 
'kommunismin ensimmäisestä vaiheesta'. 
Tällöin hän tarkoittaa yhteiskuntaa, joka 
syntyy kapitalistisesta yhteiskunnasta sil-
loin kuin yhteiskunnallista synteesiä kapita-
lismissa hallitseva pääoman arvonlisäyspe-
riaate on kumoutunut ja sen tilalle on tul-
lut ajan talous. Tämä vaihe ei sisällä aja-
tusta historian lopusta ja kaikkien ristiriito-
jen täydellisestä sovittumisesta (ja siksi 
sen tasoista teoriaa ei-kapitalistisesta yh-
teiskunnasta voidaankin kehitellä ks. Heis-
kala 1985), mutta Marx näkee sen vain vä-
livaiheena 'kommunismin korkeampaan 
vaiheeseen' siirtymisessä. Tämän vuoksi 
hänen kehitelmänsä 'kommunismin ensim-
mäisestä vaiheesta' eivät sisällä mitään yh-
teiskunnallisen prosessin hallinnan meka-
nismien problematisointia, hän vain viittaa 
abstraktisti tuotannon suunnitelmallisuu-
teen. Tämä yhteiskunnallisen prosessin hal-
linnan mekanismien jääminen vaille käsit-
telyä johtuu viimekädessä siitä, että työn 
ja tarpeen optiikassa operoiva käsitejärjes-
telmä samastaa yhteiskunnallisen käytän-
nön tuotantoon eikä siten voi operoida 'in-
teraktion' (Habermas) alueella ja siitä, et-
tä Marx näki 'kommunismin ensimmäisen 
vaiheen' vain askeleeksi kohti 'kommunis-
min korkeampaa vaihetta', jossa ihmisyksi-
lö ja lajiolemus kaikkien ristiriitojen sovit-
tuessa lankeavat yksiin ja historia lop-
puu. (Ks. Berki 1983, Gronow 1984a ja 
Heiskala 1985, 88 	108). 

Vallan käsite 

Marxin vallan käsite on negatiivinen. Toi-
sin kuin esim. Michel Foucault, hän ei näe 
valtaa positiivisena, subjekteja tuottavana 
ja muotoavana rakenteena tai strategisena 
tilana vaan ensisijaisesti jotain sinänsä ole- 



30 Marxismin rajat 	 1186 TIEDE&EDISTYS 

massaolevaa positiivista (työvoimaa) rajoit-
tavana. Näin Marxin kritiikki rakentuu 
repressiomallille, jossa työvoiman elävää 
työkykyä repressoidaan lisäarvon riiston 
prosessissa. Tavoitteeksi asettuu tämän it-
senäiseksi positiviteetiksi postuloidun elä-
vän työkyvyn (johon liittyen tuotanto näh-
dään ihmisen lajiolemukseksi) vapauttami-
nen kapitalistisesta repressiosta samalla 
kun vallankumousteorian perusmalliksi 
asettuu kaava, jossa tämän positiviteetin it-
senäinen logiikka asetetaan vallitsevaa yh-
teiskunnallista synteesiä hallitsevaa pää-
oman arvonlisäyksen logiikkaa vastaan. 

Tällaista ajattelutapaa vastaan osuu se 
repressiohypoteesilla toimivien kriittisten 
teorioiden kritiikki, jonka Michel Foucault 
esittää Seksualiteetin historian johdanto-
osassa (Foucault 1981). Sen mukaan tällai-
set teoriat jäävät aina vallitsevien valtasuh-
teiden järjestelmän puitteisiin asettaessaan 
vallitsevaa logiikkaa vastaan sellaisen rep-
ressoidun positiviteetin, jonka vallitsevat 
valtasuhteet tosiasiallisesti ovat synnyttä-
neet. Repressioteorioiden omasta perspek-
tiivistä tätä ei voida havaita, koska ne kir-
joittavat repressoidun positiviteetin osaksi 
ikuista ihmisluontoa ja peittävät näin näky-
vistä sen synnyn prosessin osana historialli-
sesti määrättyjen valtasuhteiden kehitystä. 
Marxismin tapauksessa tämä merkitsee si-
tä, että "elävä työkyky" antropologisoi-
daan osaksi ihmisluontoa sen sijaan, että 
nähtäisiin tämän repressoidun positivitee-
tin synnyn yhteys siihen prosessiin, jossa 
porvaristo pyrkii artikuloimaan koko inhi-
millisten elämänilmausten kirjon työn ja 
tarpeen käsittein ja siis tuotannon kautta. 
(Ks. Baudrillard 1975, Dreyfus & Rabi-
now 1983, Poster 1984.) 

Onko Marx siis kuollut? 

Edellä on kosketeltu marxilaisen kriittisen 

yhteiskuntateoreettisen projektin perusta-
via sitoumuksia ja todettu useat niistä var-
sin ongelmallisiksi. Oliko Marxin teoreetti-
nen työ siis pelkkää porvariston projektin 
jatkamista ja onko kriittisten yhteiskunta-
tieteilijöiden nyt vain luovuttava Marxista 
ja siirryttävä tutkimaan muita teoreetikoi-
ta? Näyttää siltä, että on kylläkin siirryttä-
vä tutkimaan muitakin teoreetikoita (tosi-
asiassahan tämä siirtymä on jo tapahtu-
nut), mutta että tämä siirtymä ei edellytä 
täydellistä luopumista Marxista. 

Marxin työn kestäväksi ja arvokkaaksi 
ytimeksi voidaan edelleen nähdä ekono-
miakritiikissä kehitetty teoria muodoltaan 
kapitalistisesta yhteiskunnasta ja on edel-
leen vaikeaa kuvitella kriittistä yhteiskun-
tateoriaa, joka ei tavalla tai toisella tekisi 
tästä teoriasta elementtiä omiin kehit-
telyihinsä. Nykyisessä tilanteessa näyttäisi 
kuitenkin tarpeelliselta asettaa tämä teoria 
yhteyksiinsä, jotta sen sisäinen (porvaris-
ton maailmanprojektiin sidottu) raken-
ne ei hämärtäisi kriittisen teorian perspek-
tiivejä. Yksi tapa tehdä tämä yhteyksiinsä 
asettaminen on kirjoittaa Marxin kapita-
lismiteorian "alle" foucault'lainen so-
siaalihistoriallinen esitys "biovallan" kehi-
tyksestä kapitalismin synnyn (ja tätä kaut-
ta kapitalismiteorian käsitejärjestelmän 
rajallisuuden) ehtona ja sen kanssa rinnan 
käyvänä prosessina. 

"Biovallalla" Foucault tarkoittaa poliit-
tista teknologiaa, joka "toi elämän ja sen 
mekanismit eksplisiittisten kalkylaatioiden 
piiriin ja teki tiedosta/vallasta inhimillisen 
elämän muuntelun välineen" (Foucault 
1981, 143). Tämä poliittinen teknologia oli 
johonkin määrään saakka kehittynyt jo ai-
kaisemmin, mutta vasta 1600-luku teki sii-
tä koherentin muodostuman, joka alkoi 
laajeta ja alistaa muita valtasuhteiden 
muotoja itselleen. Biovallan erityisenä tek-
niikkana oli ositteleva kontrolli, jonka 



TIEDE&EDISTYS 1186 	 Marxismin rajat 31 

myötä ihmisten elämälle luotiin sellainen 
"tapahtuma-avaimus", jonka puitteissa 
kontrollin vastustaminen ei ollut mah-
dollista. Se kehittyi erityisten instituutioi-
den puitteissa ja sen laboratorioina toimi-
vat luostarit, sairaalat, armeija, koulu, 
vankila jne. Sen myötä "yksittäisten ihmis-
ten elämät, kuolemat, aktiviteetit, työ, tus-
kat ja ilot tulivat tärkeiksi", tosin tietysti-
kin vain sen (alati laajenevan) "alueen 
osalta, jolla nämä jokapäiväiset tapahtu-
mat olivat poliittisesti hyödyllisiä" (Drey-
fus & Rabinow 1983, 139). 

Biovallan kehitys oli ja on sidoksissa eri-
tyisiin kamppailuihin, mutta samalla näi-
den erityisten kamppailujen muotoutumi-
nen biovallan mekanismien mukaan luo 
yleisen kehityskulun, jonka puitteissa bio-
vallan kokonaisuus alati laajenee ja alis-
taa muita valtasuhteita omalle mekanismil-
leen. Erityisen tärkeä kehityslinja bioval-
lan synnyn ja laajenemisen prosessissa on 
ollut ihmistieteiden liittyminen sen yhtey-
teen siten, että on syntynyt toisiaan yhä 
selvemmin läpäisevien ihmistieteiden ja po-
liittisen teknologian yhteinen tieto/valta 
-muodostuma, jonka kehityksen myötä 
biovalta tunkeutuu yhä uusille alueille. 
(Biovallasta tarkemmin ks. Dreyfus & 
Rabinow 1983, 133-183). 

Biovallan kehityksessä on kysymys yh-
teiskunnallisen käytännön struktuurin muo-
toutumisesta yhä selvemmin vastaamaan 
tämän poliittisen teknologian erityisen 
muodon rakennetta. Tämän vuoksi kysy-
mys ei ole erityisten aktorien toimintaan si-
dotusta valtateoriasta vaan teoriasta, joka 
tutkii yksittäisten toimijoiden toiminnalle 
ehdot antavaa ja näitä toimijoita muotoa-
vaa "tilaa", jossa toiminta tapahtuu. Tär-
keää on juuri tämän yksittäiset toiminnot 
mahdollistavan struktuurin kehitys. Tässä 
löydämme yhteyden Foucault'n ja Marxin 
väliltä. Kuten Foucault biovallan teorias- 

saan myös Marx ekonomiakritiikissään 
kiinnittyy sellaisiin yksittäisistä toimijoista 
riippumattomiin yhteiskunnallisiin struk-
tuureihin, jotka muotoavat yksittäisiä toi-
mijoita ja heidän toimintaansa. Marxin 
analyysissa tämä tiivistyy luonnenaamion 
käsitteessä, joka juuri ilmaisee toimijalle 
(esim. kapitalistille) kapitalistisessa talou-
dellisessa järjestelmässä hänen tahdostaan 
riippumatta asettuvia yhteiskunnalliseen 
realiteettiin perustuvia toimintapakkoja, 
joita hänen on noudatettava, ellei hän ha-
lua menettää luonnenaamiotaan. 

Näiden kahden toisistaan poikkeavan yh-
teiskunnallisen struktuuriteorian suhde voi-
daan nähdä niin, että Foucault'n esitys bio-
vallan kehityksestä on Marxin esityksen 
ehto. Elleivät biovallan mekanismit olisi al-
kaneet kehittyä jo ennen kapitalismin kehi-
tystä, ei kapitalismi olisi voinut syntyä, 
koska ihmisten artikuloiminen työvoimaksi 
ja tämän työvoiman kurinalaistaminen oli-
si ollut mahdotonta. Ei olisi ollut tekniikoi-
ta pystyttää teollisuuskapitalismia. 

Samalla kun Foucault'n esitys on Mar-
xin esityksen ehto, se myös relativoi sen 
työn ja tarpeen optiikalla toimivan käsit-
teistön, jonka puitteissa Marxin esitys liik-
kuu, koska ihmisten artikuloiminen työvoi-
maksi ja tuotannon artikuloiminen ihmisen 
lajiolemukseksi osoittautuu osaksi vallan 
mekanismien historiallista kehitystä. Tämä 
Marxin esityksen relativoituminen ei luon-
nollisesti tarkoita sitä, ettei ekonomiakri-
tiikki olisi pätevä esitys kapitalistisesta yh-
teiskunnasta, mutta se vapauttaa tulevai-
suuden perspektiivejä pohtivan ja kapitalis-
mia edeltävää menneisyyttä tutkivan ajat-
telun siitä kapitalismiin liittyvästä työn ja 
tarpeen optiikasta, jonka puitteissa ekono-
miakritiikki kapitalismia kuvaavana teoria-
na liikkuu. 



32 Marxismin rajat 	 1186 TIEDE&EDISTYS 

Kriittisten intellektuellien strategiasta 

Paitsi vapautumisessa työn ja tarpeen optii-
kasta sekä negatiiviseen vallan käsittee-
seen liittyvästä repressiohypoteesista, joi-
hin edellä Foucault'sta ja Marxista sanottu 
liittyi, Foucault'sta on hyötyä myös mui-
den marxilaisen projektin ongelmallisten 
sitoumusten välttämisessä. 

Hän on toiminut "menneisyyttä kesyttä-
vien" historianfilosofisten jatkomoteorioi-
den kriitikkona puolustaen menneisyyden 
radikaalia "toisuutta". Tämä ilmenee 
esim. Tarkkailla ja rangaista -kirjan aloitta-
van Damiens'n, kuninkaanmurhaajan, te-
loituskohtauksen tarkastelussa. Jos men-
neisyys nähdään vain epätäydellisenä ny-
kyisyytenä, tuomitaan tämä tapahtuma pel-
käksi barbaarisuudeksi, joka nykyisin — 
onneksi — on voitettu. Foucault kuitenkin 
konstruoi tämän ensi silmäyksellä pelkältä 
julmurimaisuudelta näyttävän episodin ym-
pärille sellaisen omastamme poikkeavan 
rangaistuskäytännön struktuurin, joka te-
kee tapahtuman omalle ajalleen täysin 
mielekkääksi. Näemme, että menneisyy-
den logiikka ei ollut alkeellisempaa kuin 
omamme vaan ainoastaan radikaalisti toi-
senlaista. Tämä havainto kääntyy nykyisyy-
den kritiikiksi jos ja kun nykyisyyden lo-
giikka esittää itsensä universaalina ja väit-
tää näin vallitsevaa käytäntöä ainoaksi jär-
jelliseksi. 

Foucault ei myöskään ole suostunut hy-
väksymään tieteen ja ideologian vastinpa-
ria vaan on pyrkinyt sen sijaan tutkimaan 
niiden diskurssien kehitystä ja korvautu-
mista toisilla diskursseilla, joiden perspek-
tiivistä vasta on mielekästä puhua todesta 
ja epätodesta tai tieteellisestä ja ideologi-
sesta. Tähän liittyen hän ei myöskään ole 
tahtonut ontologisoida oman teoriansa ra-
kenteita koko todellisuuden rakenteiksi 
vaan on pyrkinyt luomaan erityisiin vasta- 

rintoihin (mm. vankilakapinoihin) kiinnit-
tynyttä erityistä teoriaa samalla kun hän 
on vaihtanut teoretisointinsa kohdetta ja ta-
paa jatkuvasti muuttuvan poliittisen tilan-
nearvionsa mukaan. Itse hän on todennut 
ontologisoinneista ja tieteen auktoriteetti-
aseman ottamisesta kieltäytyvästä teoreetti-
sesta strategiastaan: "Käsitykseni ei ole, 
että kaikki on pahaa, vaan että kaikki on 
vaarallista, mikä ei ole tarkalleen sama 
asia kuin paha. Jos kaikki on vaarallista, 
meillä on aina jotain tehtävänä. Näin posi-
tioni ei johda apatiaan vaan hyper- ja pes-
simistiseen aktivismiin. Käsittääkseni se 
eettis-poliittinen valinta, joka meidän on 
tehtävä joka päivä, on määrittää mikä on 
pääasiallinen vaara." (Foucault 1983, 
231-232.) On tietysti selvää, ettei tällai-
nen ajattelutapa anna mitään sijaa Marxin 
kommunismivisioon sisältyville ajatuksille 
ristiriitojen täydellisestä sovittumisesta ja 
historian lopusta. Kritiikin tehtävä on lo-
puton, vain vaarat, joihin se itsensä suh-
teuttaa, vaihtuvat alati. 

Vaikka Foucault'n käsitys kriittisen intel-
lektuellin asemasta tuntuu vapauttavalta, 
voidaan siihen suhtautua myös kriittisesti. 
Näin tekee mm. Foucault'ta monessa suh-
teessa sympatisoiva Mark Poster kirjas-
saan Foucault, Marxism and History 
(1984). Posterin käsityksen mukaan Fou-
cault ontologisiin totalisointeihin pyrkivien 
teorioiden kritiikissään on toki oikeilla jäl-
jillä, mutta heittää lapsen pesuveden mu-
kana kieltäytyessään tekemästä minkään-
laista kokonaistilanteen analyysia. Max 
Horkheimerin epookin teoriaa koskevien 
kehittelyjen hengessä Poster puhuu siitä, 
että kriittisen teorian on aina käsitettävä 
oma asemansa yhteiskunnan liikkeessä, 
määritettävä tärkeimmät vastustajansa ja 
tutkittava myös tulevaisuuden vaihtoehtoi-
sia perspektiivejä. Näin se on aina sidottu 
jonkin tyyppisen kokonaistilanteen analyy- 

2 



TIEDE&EDISTYS 1186 	 Marxismin rajat 33 

sin tekemiseen. 
Foucault on tunnetusti kieltäytynyt käsit-

telemästä omaa asemaansa (se on hänen 
mukaansa mille tahansa teorialle mahdo-
tonta ja siksi jätettävä poliisien ja byrok-
raattien tehtäväksi) tai esittämästä vaihto-
ehtoja kritisoimilleen asiantiloille (kritiikin 
tulee hänen mukaansa olla kyynistä ja ei-
moralisoivaa, se voi nykyisyyden genealo-
gisella analyysilla kääntää nykyisyyden syn-
typrosessin nykyisyyden kritiikiksi, mutta 
se ei voi esittää vaihtoehtoja). Tässä hän 
Posterin mukaan on liian varovainen sillä 
kokonaistilanteen analyysi ei välttämättä 
johda teorian ontologiseen totalisointiin. 
Poster puhuu epistemologisesta totalisoin-
nista. Se on kriittisen teoreetikon tiettyyn 
ajanhetkeen sidottu analyysi kokonaistilan-
teesta, siitä mikä on vaarallista ja kritiikin 
arvoista ja miksi (ja miksi teoreetikon on 
mahdollista kritisoida sitä juuri nyt). Se ei 
kuitenkaan vaadi itselleen mitään etuoi-
keutettua asemaa muihin näkökulmiin ver-
rattuna. Se on — kuten rortylainen fraasi 
kuuluu — vain "yksi ääni kulttuurista käy-
tävässä keskustelussa". 

Posterin ajatus on viehättävä. Se näyttäi-
si tarjoavan mahdollisuuden ajanmukaiste-
tussa muodossa pitää kiinni Frankfurtin 
koulun kehittelemästä kriittisen teorian kä-
sitteestä. Suhteessa ranskalaisten intellek-
tuellien kulttuurikritiikkiin se kuitenkin si-
sältää erään ongelman. Ranskalaisia teo-
reetikkoja näyttää nimittäin luonnehtivan 
eräänlainen alituinen pyrkimys rajalle. 
Derridalainen dekonstruktionismi (ks. 
esim. Culler 1983) on tästä tyypillinen esi-
merkki. Kriitikon tehtävänä ei niinkään 
ole suunnistaa maailmassa annetun käsite-
järjestelmän puitteissa vaan pyrkiä osoitta-
maan tämän käsitejärjestelmän hierarkia-
suhteiden suhteellisuus ja järjestelmän to-
siasiallinen ristiriitaisuus. Kriitikon toimin-
taa ohjaa jonkinlainen tunne vallitsevien  

järjestelmien rajoittavasta ahtaudesta, jo-
ka johtaa hänet dekonstruoimaan juuri nii-
tä koodeja, jotka kulloisessakin tilanteessa 
ovat pahimpia rajoituksia. Tätä tunnetta ei 
voida tematisoida vallitsevan käsitejärjes-
telmän sisällä, koska se perustuu juuri sii-
hen minkä vallitseva käsitejärjestelmä sul-
kee ulkopuolelleen ja kieltää. Kritiikistä 
tulee tällöin alituista paikanvaihdosta ja 
suuntaa muuttavaa vallitsevien koodien de-
konstruktiota, jonka motivaatiota ja suun-
taa ei voida koskaan täysin tematisoida kä-
sitteellisesti. On ilmeistä, että myös Fou-
cault'n toistuvat kommentit alituisen pai-
kanvaihdoksen tärkeydestä ja kieltäytymi-
nen positiivisten vaihtoehtojen esittämises-
tä motivoituvat pitkälle jostain tämän tyyp-
pisestä lähtökohdasta, jossa kriittinen intel-
lektuelli tuntee vallan verkostossa tapahtu-
vat strategiset muutokset ihollaan. 

Tällaisen "dekonstruktionistisen" kritii-
kin perspektiivistä (joka ei ollut täysin vie-
ras esim. Adornolle; ks. Jay 1984) merkit-
see Posterin esittämä ajatus epistemologi-
seen totalisointiin "tuomitusta" kriittisestä 
teoriasta jäämistä vallitsevien käsitejärjes-
telmien sisältämien koodausten vangiksi. 
Se, mitä vastaan kulloinkin käydään, mää-
rittääkin paikan josta ja tavat joilla sitä 
vastaan käydään ja näin teoria, joka päälli-
sin puolin näyttää kritiikiltä kutistuukin af-
firmaatioksi. Toisaalta ei "dekonstruktio-
nistinen" kritiikki posterilaisesta perspek-
tiivistä tiedä minne se on menossa. Ei siis 
ole hyvä niin mutta ei näinkään. 

Yhden ratkaisun tähän ongelmaan tar-
joaa kyky sietää ristiriitaa ja moniääni-
syyttä. Poliittisesti on välttämätöntä, että 
kriittinen teoria ei täysin hylkää epistemo-
logisia totalisointeja, mutta poliittisesti on 
yhtä välttämätöntä, ettei se jää vallitsevien 
koodausten vangiksi vaan kykenee de-
konstruoimaan niitä. Minusta näyttää sil-
tä, että ei ole valittava .yhtä tai toista kritii- 

3 — tiede & edistys 



34 Marxismin rajat 	 1/86 TIEDE&EDISTYS 

kin strategiaa, vaan on alati liikuttava näi- 	pia mutta jäämättä kumpaankaan. 
den kahden navan välillä soveltaen molem- 

Kirjallisuus 

Baudrillard, Jean (1975): The Mirror of Pro-
duction. Telos Press. St. Louis. 

Berki, R.N. (1983): Insight and vision. The 
Problem of Communism in Marx's Thought. 
London. 

Cerutti, Furio (1984): The "Living" and the 
"Dead" in Karl Marx's Theory. Teoksessa 
Hänninen, Sakari & Paldån, Leena (eds.): 
Rethinking Marx. Argument-Sonderband AS 
109. Berlin. 

Culler, Jonathan (1983): On Deconstruction. 
Theory and Criticism after Structuralism. 
Routledge & Kegan Paul. London, Melbour-
ne and Henley. 

Dreyfus, Hubert L. & Rabinow, Paul (1983): 
Michel Foucault: Beyond Structuralism and 
Hermeneutics. Second Edition With an After-
word by and an Interview with Michel Fou-
cault. The University of Chicago Press. 

Foucault, Michel (1981): The History of Sexu-
ality. Volume 1: An Introduction. Bungay, 
Suffolk. 

Foucault, Michel (1983): On the Genealogy of 
Ethics: An Overview of Work in Progress. 
Haastattelu teoksessa Dreyfus & Rabinow. 

Gronow, Jukka (1984a) Rikkaus ja vapaa aika 
emansipaatiotavoitteina. Teoksessa Gronow: 
Yhteiskuntateoria ja emansipaatio. Tutkijalii-
ton julkaisusarja 26. Helsinki. 

Gronow, Jukka (1984b): Materialistinen histori-
ankäsitys ja klassinen poliittinen taloustiede. 
Teoksessa Gronow. 

Habermas, Jörgen (1981): Knowledge and Hu-
man Interests. Second Edition. London. 

Heiskala, Risto (1985): Vapauden ja välttämät-
tömyyden valtakunnat. Emansipaatio ja eko-
nomiakritiikki. Tutkijaliiton julkaisusarja 33. 
Helsinki. 

Jay, Martin (1984): Adorno. Fontana Paper-
backs. London. 

Lange, Ernst Michael (1980): Das Prinzip Ar-
beit. Drei metakritische Kapitel uber Grund-
begriffe, Struktur und Darstellung der 'kri-
tik der Politischen Ökonomie' von Karl 
Marx. Ullstein Materialien. Frankfurt/M-
Berlin—Wien. 

Lohmann, Georg (1984): "Wealth" as an As- 
pect of the Critique of Capital. Teoksessa 
Hänninen & Paldan (eds.): Rethinking Marx. 

Poster, Mark (1984): Foucault, Marxism and 
History. Mode of Production versus Mode of 
Information. Polity Press. Worcester. 

Schanz, Hans-JOrgen (1979): Antikritiikki — 
pääomalogiikan kritiikin tarkastelua. Yhteis-
kuntatieteiden tutkimuslaitos, Tampereen yli-
opisto. Käännöksiä 1979:1. 

Schanz, Hans-Jorgen (1981a): Traek af behovs-
problematikkens idehistorie med saerligt hen-
blick på Marx og Engels. Modtryck. Århus. 

Schanz, Hans-Jorgen (1981b): Valistus ja Marx 
— historianfilosofia sivilisaatioteoriassa en-
nen Marxia. Tiede & Edistys vol. 6, 1981:3. 

Viikari, Matti (1982): 1700-luvun keskiaikaa ja 
feodalismia koskevan keskustelun piirteitä. 
Helsingin yliopiston historian tutkimus- ja 
dokumentaatiolaitoksen tutkimuksia 3. Hel-
sinki. 


