(@]

Marxismin rajalle!

Risto Heiskala

Kirjoittaessani ~ 1980-luvun  puolivélissa
marxilaisen yhteiskuntateoreettisen pro-
jektin rajallisuudesta ja kirjatessani sen on-
gelmallisia sitoumuksia en koe itsedni mik-
sikain tienraivaajaksi. Totesihan mm. Fu-
rio Cerutti — hénkin olemassa olevalle tut-
kimukselle rakentaen — 'Das Argumentin’
jarjestamassd Marxin kuoleman 100-vuotis-
muistoseminaarissa Marxista, ettd “’psyy-
ke, symbolinen tuotanto ja institutionaali-
nen foiminta puuttuivat kaikki hénen teori-
astaan” (Cerutti 1984, 14) ja kirjoittihan
Jean Baudrillard fundamentaalisen Marx-
kritiikkinsd ’Tuotannon peili’ jo vuonna
1973 ja kiinnittihdn Jirgen Habermas huo-
miota Marxin teorian kyvyttomyyteen te-
matisoida tyon alueen ohella interaktion
aluetta jo vuonna 1968 ilmestyneessé teok-
sessaan 'Tieto ja intressi’ (ks. Baudrillard
1975 ja Habermas 1981). En myo6skaan voi
ottaa itselleni sellaisen valittdjan asemaa,
joka ensimmaisena toisi asiasta kdytya kes-
kustelua Suomeen, silld sen ovat muut jo
tehneet. Kun téstd huolimatta aina toisi-
naan tormaa sellaisiin kasityksiin, etta
ranskalaisten teoreetikkojen ja jopa Ha-
bermasin tutkiminen ovat vain muotivir-
tauksia” ja kriittisen yhteiskuntateorian
olisi niihin sekaantumisen sijasta vain ’’pa-
lattava Marxiin”’, on mielesténi hyodyllista
ja keskustelua selkiinnyttivaa kirjata ylos
niitd perustavia ongelmia, joita tutkimus
on paljastanut marxilaisessa yhteiskunta-
teoreettisessa projektissa.

Niita ongelmakohtia on ainakin kuusi.
Esittelen ne seuraavassa lyhyesti ja pyrin
sen jidlkeen — Michel Foucault’n inspiroi-
masta perspektiivisti — sanomaan jotain
siitA mikd Marxin teoreettisessa tyossa,
naistd fundamentaalisista ongelmista huoli-
matta, oli kestdvdd ja miten kriittinen yh-
teiskuntateoria voisi pitda kiinni tistd ha-
nen tyonsid kestdvastd ytimestd. Lopuksi
kasittelen hieman kriittisten intellektuel-

lien strategian ongelmia.
Tyén ja tarpeen optiikka

Marxin teoria alistaa kaikki inhimilliset
elaménilmaukset tyon ja tarpeen kaésitteil-
le. Hegelildisesti hdn n&kee inhimillisen
toiminnan esineelliseksi toiminnaksi, jonka
ytimena on tuotanto. Tyo esineellistdd ih-
mislajin kykyja objekteihin ja upottaa
ndin niihin — Marxin mm. téssa suhteessa
aristotelisen ajattelutavan mukaan — eri-
laisia potentioita. Tarve aktualisoi poten-
tiat nautinnassa. Ty ja tarve ovat ihmisla-
jin tuotannollisen toiminnan kaksi eri puol-
ta ja tama tuotannollinen toiminta on ihmi-
sen lajiolemus. (Ks. Lange 1980, Lohman
1984, myos Gronow 1984a.)

Koko yhteiskunnallisen todellisuuden
alistaminen tyon ja tarpeen optiikalle joh-
taa sithen, ettd tdhan kasitejarjestelméin
sopimattomien eldméanilmausten piiri jaa
tematisoitumatta tai tematisoituu pelkkien
jadnnoskategorioiden kautta. Niinpa ei-
materiaalista toimintaa mm. interaktion
piirissd on vaikeaa tematisoida marxilaises-
sa késitejarjestelmassa (Habermas 1981).
Yrittdessddn padstd rajoittavan Kkasitejér-
jestelminsa pauloista Marx kehittelee va-
paan ajan kasitettd, mutta kasite jad ambi-
valentiksi eikd Marx onnistu antamaan sil-
le selkedd méaarittelya (Lohmann 1984). —
Téastd muuten juontaa juurensa se moninai-
suus ja ne teoreetikkojen viliset ristiriidat,
jotka liittyvat Marxin vapauden ja viltta-
mattomyyden valtakuntien vilille tekemén
erottelun tulkintaan.

Marx perustelee tuotannollisen toimin-
nan ensisijaisuutta yhteiskunnallisessa kéy-
tannossa (ja tahan liittyvdd perusta/péillys-
rakenne -metaforaa) toteamalla, etta lapsi-
kin jo tietdd, ettei mikdin yhteiskunta voi
jatkaa eldmiaansa ilman tuotantoa. Mutta,
jos tuo filosofian historiassa aina silloin tal-


https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg

26 Marxismin rajat

16in keskusteluun osallistuva kirotun sivis-
tynyt lapsi hetkeksikin pysédhtyisi pohti-
maan muita yhteiskunnallisen prosessin jat-
kumisen valttimattomia ehtoja, hénen oli-
si pakko tunnustaa, ettd niitd on lukema-
ton méaara. Ihmisyhteiskunnat eivdt voi
elad ilman kommunikaatiota, seksualiteet-
tia, aurinkoa, ilmaa, vettd, aistitoiminto-
ja ... Miksi siis juuri tuotanto olisi se
etuoikeutettu piste, josta ldhtien koko yh-
teiskunnallinen todellisuus on koodattava?

Jean Baudrillard (1975) toteaa, ettd
Marxin sitoutumisessa tyon ja tarpeen ké-
sitteistoon ei ole kysymys pelkésti virhees-
td. Se osoittaa, ettd Marx on sidoksissa kri-
tisoimansa poliittisen taloustieteen tapaan
jasentdd maailma ja pyrkid artikuloimaan
se tyon ja tarpeen késittein. Néin poliitti-
nen taloustiede muodostaa porvariston
projektin, jossa inhimilliset eldméanilmauk-
set (”symbolinen vaihto”) terroristisesti
alistetaan kasitejdrjestelmille, joka nékee
ne “tuotannon peilin” kautta. Tyon ja tar-
peen Kkésitteilld toimiva teoria muodostaa
— Marxin ekonomiakritiikissd  valmiin
muotonsa saavan — koodin, joka toimii
suunnitelmana kapitalistisen maailman luo-
mista varten. Tamé koodi sulkee nékyvista
vaihtoehtoiset tavat hahmottaa todellisuut-
ta.

Historianfilosofinen jatkumo

Historiallista materialismia koskevissa ke-
hitelmissdan Marx rakentaa valistusajatte-
lulle tyypillisen historianfilosofisen jatku-
mon, joka alistaa menneisyyden ja tulevai-
suuden nykyisyyden logiikalle. On puhuttu

“menneisyyden kesyttimisesta” (Poster
1984).
Valistusajattelulle oli luonteenomaista

nahdd menneisyys nykyisyyden tulemisen
prosessina, jossa vaiheittain siirrytin epa-
taydellisistd ja rajoittuneista yhteiskunnan

1/86 TIEDE&EDISTYS

muodoista kohti jarjellista yhteiskuntaa.
Esimerkiksi Adam Smith esittiad Kansojen
varallisuudessa nelivaiheisen historiankaa-
van, jossa yhteiskunnallinen kehitys alkaa
metséstdja-kalastajavaiheesta, siirtyy myo-
hemmin nomadi- eli paimentolaisvaihee-
seen, sen jialkeen maatalousvaiheeseen ja
lopulta kommersiaaliseen eli porvarilliseen
vaiheeseen. Siirtymaperustana  toimii
(erdin varauksin ks. Viikari 1982) tyon-
jaon kehitys, joka itsessdan jaa selittimét-
ta. Sama logiikka toimii myos Saksalaisen
ideologian tai Poliittisen taloustieteen arvos-
telun johdannon kehitelmissa historiallises-
ta materialismista. Smithin kommersiaalis-
ta vaihetta vain tdydennetdan koneteolli-
suudella (jolloin saadaan teollisuuskapita-
lismi) ja historianfilosofinen rakennelma
kadnnetaan kapitalismikritiikiksi heijasta-
malla tulevaisuuteen kommunismin vaihe,
jonka perspektiivista poliittisen taloustie-
teen kisitys porvarillisesta yhteiskunnasta
ikuisena muotona relativoituu. Kapitalis-
mista kommunismiin siirtymisen subjekti-
na toimii proletariaatti, jonka synty johde-
taan tyonjaon kehityksesta. Itse rakennel-
man toimintalogiikka ei muutu. (Ks.
Schanz 1979, 1981la ja 1981b; Gronow
1984b ja Viikari 1982).

Tama menneisyyttd ja tulevaisuutta yk-
siulotteistava ajattelutapa muuttaa muoto-
aan ekonomiakritiikin vaiheessa, mutta
my6s ekonomiakritiikin  kolmivaiheinen
historiankaava (esikapitalistiset yhteiskun-
nat, kapitalismi, kommunismi; ks. esim.
Grundrisse s. 75—76) siséltaa raskaita his-
torianfilosofisia painotuksia.

Ideologian kdsite

Marx kiinnittyy — taaskin valistusporvaris-
ton ajatustapaa mukaillen — ideologian
kasitteeseen. Kriitikon tehtdvané on jarjen
nimissd paljastaa ideologiset kasitykset to-
dellisuudesta ja esittaa niiden genesis. Krii-



TIEDE&EDISTYS 1/86

tikko tukeutuu tieteeseen ja marxilaisuuden
tapauksessa erityisesti yhteiskunnan tuo-
tannollista “’perustaa’” tutkivaan tietee-
seen, josta kasin ylarakenteen” ilmidt se-
litetaén.

Tama ajattelutapa siséltda ainakin kaksi
ongelmaa. Ensinndkin: mihin perustuu sen
tieteen auktoriteetti, jonka perspektiivista
ideologiaa kritisoidaan ja selitetdan? Esi-
merkiksi Michel Foucault on ”tiedon ar-
keologiassaan” argumentoinut vahvasti
sen nakemyksen puolesta, ettd sellaiset
vastinparit kuin tosi/epatosi ja tieteellinen/
ideologinen véittama voidaan maarittaa
vain tiettyjen diskurssien sisdlld. Ei ole ole-
massa mitddn diskursseista riippumattomia
mittapuita, joiden avulla voitaisiin tehda
vertailuja eri viittamien totuudellisuuden
asteesta, koska mm. totuuden kisite aina
on sidoksissa diskurssiin ja sitd voidaan
kayttad vain jonkin diskurssin sisalla. Dis-
kurssit ovat tieto/valta -muodostumia eika
siksi ole olemassa eikd voi olla olemassa
sellaista neutraalia tiedettd, johon tukeu-
tuen jarki voisi pyrkid kumoamaan ja selit-
tamaan ideologisia harhaluuloja. Jonkin
kasityksen madrittimisessd ideologiseksi
on aina kysymys valtasuhteesta eika talle
valtasuhteelle ole olemassa (sen ulkopuoli-
sia) jarjellisia kriteereita.

Toinen ongelma liittyy marxilaisen
ideologiakritiikin  erityiseen = muotoon,
jossa erilaiset ’’ylarakenteen” ilmi6t —
enemman tai vahemmaéan elegantisti — re-
dusoidaan tuotannolliseen ’’perustaan’.
Tasta syysta mm. sellaisten vaiennettujen
vahemmistdjen Kkuin naisten, homojen,
vankien, hullujen, lasten jne. historian ja
puhunnan tutkimus on aina (taaskin enem-
man tai vihemman elegantisti) kuljetetta-
va tuotannollisen “perustan” kehityksen
tutkimisen kautta. Namé ilmiot saattavat
Luitenkin seké olla sindnsd kiinnostavia (il-
man reduktiota “perustaan’) ettd liittya

Marxismin rajat 27

sellaisiin vallan struktuureihin, joilla ei ole
suhdetta tuotannolliseen toimintaan tai joi-
den suhde tuotantoon on vain vilillinen.
Nain marxilaisen yhteiskuntatutkimuksen
perusasetelma seké teettda tutkijoilla tur-
haa (ja usein erittdin kiinnostamatonta)
tyota ettd luo yksipuolista ja harhaista ku-
vaa vallan mekanismien toiminnasta. (Ks.
esim. Poster 1984, 83—87)

Intellektuellin ja liikkeen suhde

Marxin peruskaava teorian ja kaytdnnon
suhteesta kuuluu jotakuinkin siten, etta
teorian synnyn edellytyksend on sen
kohteena olevan ilmioén (kapitalismin) kyp-
syminen tiettyyn méadrdan saakka yhteis-
kunnallisessa kdytdnnossd. Tamén jalkeen
teoreetikko voi ilmidpinnan tutkimuksesta
lahtien abstrahoida esiin kohteen olemuk-
sen, jota ilmidpinta peittdad nakyvista sa-
malla kun se toteuttaa juuri tiatid olemusta.
Valttamatta tulee taméa teoreetikko (koh-
teen kypsyminen tuottaa oman reflektion-
sa). Kun olemusteoria (kapitalismista) on
syntynyt, muuttuu kohde valttdmatta sii-
hen suuntaan, johon teoria viittaa (onhan
teoria kohteen itse itsestidn teoreetikon
paian valityksella tuottama reflektio). Vali-
jasenena kapitalismiteorian toteutumisessa
(so. kapitalismin kumoutumisessa kommu-
nismiksi) toimii proletariaatti (joka teorias-
sa on johdettu kohteen omasta liikunnas-
ta). Teorian totuuden ja materialistisuu-
den takeena on se, ettei se ole intellektuel-
lin satunnaista puhetta vaan kohteen oma
reflektio liikunnastaan, jonka intellektuelli
vain erdanlaisena kétiléni tai synnyttdjana
padstaa vapaaksi.

Tamé materialistinen tapa késittda teo-
rian luonne antaa teoreetikolle néennai-
sesti erittdin vaatimattoman aseman. Jos
hanté ei olisi ollut, olisi tullut joku muu,
joka olisi tehnyt vastaavan tyyppisen teo-



TIEDE&EDISTYS 1/86

rian. Kohde itse synnyttdd teorian itses-
tddn. Todellisuudessa syntyy kuitenkin
teoria, joka ontologisoi omat rakenteen-
sa todellisuuden rakenneperiaatteiksi véit-
tdessddn tematisoineensa yhteiskunnallisen
prosessin olemuksen. Tdmi ontologisoitu
teoria suhtautuu terroristisesti todelli-
suuteen alistaen kaiken itseensd sopimatto-
man raameihinsa (marxismin tapauksessa
ndmé raamit muodostuvat tyon ja tarpeen
optiikasta, historianfilosofisesta jatkumos-
ta ja tiede/ideologiaa -vastinparista). Ku-
ten historiallisista esimerkeisti tiedimme,
tdmi (ndennaisen vaatimattoman mutta to-
dellisuudessa vallantahtoisen) mestariajat-
telijan teoreettinen terrori voi helposti joh-
taa my0s reaaliseen yhteiskunnalliseen ter-
roriin.

Tassa ilmiossa ei ole kysymys pelkastaan
Marxin ajattelun ongelmista vaan tendens-
sistd, joka piilee latenttina marxismin tra-
ditiossa. Esimerkista ei kdy vain Georg Lu-
kacsin Historia ja luokkatietoisuus vaan
myOs esim. sellaisen teoreettisen terrorin
kriitikon kuin Sartren ndenniisen vaatimat-
tomasta ’’teoreetikon omasta positiosta”
lahtevat kehitelmat, jotka kuitenkin paaty-
vét ontologisoimaan oman teoriansa. (Ks.
Poster 1984, 20—28).

Kasitys kommunismista

Marxin esimerkiksi Gothan ohjelman ar-
vostelussa esittama késitys todellisesta,
omilla jaloillaan seisovasta kommunismista
edellyttdd kaikkien ristiriitojen sovittumis-
ta sekd ihmisten keskindisissd suhteissa et-
td ihmisen ja luonnon vilisessd suhteessa.
Tyostéd tulee ensimméinen elimintarve sa-
malla kun kaikki tarpeet tyydyttyvat. IThmi-
sen lajiolemus toteutuu tdydellisesti.

Téassd Marxin kommunismikasityksessi
on kysymys romantiikan sovitusvisiosta, jo-
hon siséltyy ajatus historian ja kaiken rep-

Marxismin rajat 29

ression lopusta. Téaméan késityksen lisdksi
Marxilla on myés toinen kasitys kommu-
nismista, jonka yhteydessd hidn puhuu
’kommunismin ensimmaisestd vaiheesta’.
Télloin hén tarkoittaa yhteiskuntaa, joka
syntyy kapitalistisesta yhteiskunnasta sil-
loin kuin yhteiskunnallista synteesié kapita-
lismissa hallitseva pddoman arvonlisidyspe-
riaate on kumoutunut ja sen tilalle on tul-
lut ajan talous. Tama vaihe ei sisilld aja-
tusta historian lopusta ja kaikkien ristiriito-
jen tdydellisesta sovittumisesta (ja siksi
sen tasoista teoriaa ei-kapitalistisesta yh-
teiskunnasta voidaankin kehitelld ks. Heis-
kala 1985), mutta Marx néakee sen vain vi-
livaiheena ’kommunismin korkeampaan
vaiheeseen’ siirtymisessd. Tadmin vuoksi
hénen kehitelménsd ’kommunismin ensim-
madisestd vaiheesta’ eivat sisdlld mitdan yh-
teiskunnallisen prosessin hallinnan meka-
nismien problematisointia, hin vain viittaa
abstraktisti tuotannon suunnitelmallisuu-
teen. Tami yhteiskunnallisen prosessin hal-
linnan mekanismien jddminen vaille késit-
telyd johtuu viimekidessd siitd, etta tyon
ja tarpeen optiikassa operoiva kisitejarjes-
telmd samastaa yhteiskunnallisen kaytin-
non tuotantoon eikd siten voi operoida ’in-
teraktion’ (Habermas) alueella ja siitd, et-
td Marx ndki ’kommunismin ensimmaéisen
vaiheen’ vain askeleeksi kohti ’kommunis-
min korkeampaa vaihetta’, jossa ihmisyksi-
16 ja lajiolemus kaikkien ristiriitojen sovit-
tuessa lankeavat yksiin ja historia lop-
puu. (Ks. Berki 1983, Gronow 1984a ja
Heiskala 1985, 88—108).

Vallan kisite

Marxin vallan késite on negatiivinen. Toi-
sin kuin esim. Michel Foucault, hin ei nie
valtaa positiivisena, subjekteja tuottavana
ja muotoavana rakenteena tai strategisena
tilana vaan ensisijaisesti jotain sininsi ole-



30 Marxismin rajat

massaolevaa positiivista (tydvoimaa) rajoit-
tavana. Niin Marxin kritiikki rakentuu
repressiomallille, jossa tyovoiman eldvaa
tyOkykya repressoidaan lisdarvon riiston
prosessissa. Tavoitteeksi asettuu taméan it-
senaiseksi positiviteetiksi postuloidun eli-
van tyokyvyn (johon liittyen tuotanto nah-
dadn ihmisen lajiolemukseksi) vapauttami-
nen Kkapitalistisesta repressiosta samalla
kun vallankumousteorian perusmalliksi
asettuu kaava, jossa taman positiviteetin it-
sendinen logiikka asetetaan vallitsevaa yh-
teiskunnallista synteesid hallitsevaa paa-
oman arvonlisayksen logiikkaa vastaan.

Téllaista ajattelutapaa vastaan osuu se
repressiohypoteesilla toimivien Kkriittisten
teorioiden kritiikki, jonka Michel Foucault
esittda Seksualiteetin historian johdanto-
osassa (Foucault 1981). Sen mukaan tallai-
set teoriat jadvat aina vallitsevien valtasuh-
teiden jarjestelman puitteisiin asettaessaan
vallitsevaa logiikkaa vastaan sellaisen rep-
ressoidun positiviteetin, jonka vallitsevat
valtasuhteet tosiasiallisesti ovat synnytta-
neet. Repressioteorioiden omasta perspek-
tiivista tata ei voida havaita, koska ne kir-
joittavat repressoidun positiviteetin osaksi
ikuista ihmisluontoa ja peittavat nain naky-
vistd sen synnyn prosessin osana historialli-
sesti maarattyjen valtasuhteiden kehitysta.
Marxismin tapauksessa tdma merkitsee si-
td, ettd “elavd tyokyky” antropologisoi-
daan osaksi ihmisluontoa sen sijaan, etta
nahtéisiin timéan repressoidun positivitee-
tin synnyn yhteys siihen prosessiin, jossa
porvaristo pyrkii artikuloimaan koko inhi-
millisten elaménilmausten kirjon tyon ja
tarpeen Kkasittein ja siis tuotannon kautta.
(Ks. Baudrillard 1975, Dreyfus & Rabi-
now 1983, Poster 1984.)

Onko Marx siis kuollut?

Edella on kosketeltu marxilaisen kriittisen

1/86 TIEDE&EDISTYS

yhteiskuntateoreettisen projektin perusta-
via sitoumuksia ja todettu useat niistd var-
sin ongelmallisiksi. Oliko Marxin teoreetti-
nen tyo siis pelkkda porvariston projektin
jatkamista ja onko Kriittisten yhteiskunta-
ja siirryttava tutkimaan muita teoreetikoi-
ta? Nayttaa siltd, ettd on kyllakin siirrytta-
véd tutkimaan muitakin teoreetikoita (tosi-
asiassahan taméa siirtyma on jo tapahtu-
nut), mutta ettd tdma siirtyma ei edellyta
taydellistd luopumista Marxista.

Marxin tyon kestavaksi ja arvokkaaksi
ytimeksi voidaan edelleen nahda ekono-
miakritiikissd kehitetty teoria muodoltaan
kapitalistisesta yhteiskunnasta ja on edel-
leen vaikeaa kuvitella kriittistd yhteiskun-
tateoriaa, joka ei tavalla tai toisella tekisi
tasta teoriasta elementtid omiin kehit-
telyihinsd. Nykyisessa tilanteessa nayttaisi
kuitenkin tarpeelliselta asettaa tdma teoria
yhteyksiinsd, jotta sen sisdinen (porvaris-
ton maailmanprojektiin sidottu) raken-
ne ei hamartaisi kriittisen teorian perspek-
tiiveja. Yksi tapa tehda tama yhteyksiinsa
asettaminen on Kkirjoittaa Marxin kapita-
lismiteorian alle” foucault’lainen so-
siaalihistoriallinen esitys “biovallan” kehi-
tyksesta kapitalismin synnyn (ja tata kaut-
ta kapitalismiteorian késitejarjestelman
rajallisuuden) ehtona ja sen kanssa rinnan
kayvana prosessina.

“Biovallalla” Foucault tarkoittaa poliit-
tista teknologiaa, joka ’toi elaman ja sen
mekanismit eksplisiittisten kalkylaatioiden
piiriin ja teki tiedosta/vallasta inhimillisen
elaman muuntelun valineen” (Foucault
1981, 143). Tama poliittinen teknologia oli
johonkin méaaradn saakka kehittynyt jo ai-
kaisemmin, mutta vasta 1600-luku teki sii-
td koherentin muodostuman, joka alkoi
laajeta ja alistaa muita valtasuhteiden
muotoja itselleen. Biovallan erityisené tek-
niikkana oli ositteleva kontrolli, jonka



TIEDE&EDISTYS 1/86

myotd ihmisten eldmaille luotiin sellainen
“tapahtuma-avaruus”, jonka puitteissa
kontrollin vastustaminen ei ollut mah-
dollista. Se kehittyi erityisten instituutioi-
den puitteissa ja sen laboratorioina toimi-
vat luostarit, sairaalat, armeija, koulu,
vankila jne. Sen myota “yksittdisten ihmis-
ten elamat, kuolemat, aktiviteetit, ty0, tus-
kat ja ilot tulivat tarkeiksi”, tosin tietysti-
kin vain sen (alati laajenevan) “alueen
osalta, jolla ndma jokapdiviiset tapahtu-
mat olivat poliittisesti hyodyllisia” (Drey-
fus & Rabinow 1983, 139).

Biovallan kehitys oli ja on sidoksissa eri-
tyisiin kamppailuihin, mutta samalla néi-
den erityisten kamppailujen muotoutumi-
nen biovallan mekanismien mukaan luo
yleisen kehityskulun, jonka puitteissa bio-
vallan kokonaisuus alati laajenee ja alis-
taa muita valtasuhteita omalle mekanismil-
leen. Erityisen tarked kehityslinja bioval-
lan synnyn ja laajenemisen prosessissa on
ollut ihmistieteiden liittyminen sen yhtey-
teen siten, ettd on syntynyt toisiaan yha
selvemmin lapédisevien ihmistieteiden ja po-
liittisen teknologian yhteinen tieto/valta
-muodostuma, jonka kehityksen myo6ta
biovalta tunkeutuu yha uusille alueille.
(Biovallasta tarkemmin ks. Dreyfus &
Rabinow 1983, 133—183).

Biovallan kehityksessa on kysymys yh-
teiskunnallisen kdytdnnon struktuurin muo-
toutumisesta yhd selvemmin vastaamaan
taman poliittisen teknologian erityisen
muodon rakennetta. Tadméan vuoksi kysy-
mys ei ole erityisten aktorien toimintaan si-
dotusta valtateoriasta vaan teoriasta, joka
tutkii yksittdisten toimijoiden toiminnalle
ehdot antavaa ja niitd toimijoita muotoa-
vaa “tilaa”, jossa toiminta tapahtuu. Tar-
kedd on juuri tdman yksittiiset toiminnot
mahdollistavan struktuurin kehitys. Tassa
l6ydamme yhteyden Foucault’n ja Marxin
véliltd. Kuten Foucault biovallan teorias-

Marxismin rajat 31

saan my0s Marx ekonomiakritiikissian
kiinnittyy sellaisiin yksittéisistd toimijoista
riippumattomiin yhteiskunnallisiin  struk-
tuureihin, jotka muotoavat yksittiisia toi-
mijoita ja heiddn toimintaansa. Marxin
analyysissa tama tiivistyy [uonnenaamion
kasitteessd, joka juuri ilmaisee toimijalle
(esim. kapitalistille) kapitalistisessa talou-
dellisessa jarjestelmassd hanen tahdostaan
riippumatta asettuvia yhteiskunnalliseen
realiteettiin perustuvia toimintapakkoja,
joita hanen on noudatettava, ellei han ha-
lua menettdd luonnenaamiotaan.

Naiden kahden toisistaan poikkeavan yh-
teiskunnallisen struktuuriteorian suhde voi-
daan nahdi niin, etti Foucault’n esitys bio-
vallan kehityksestd on Marxin esityksen
ehto. Elleivét biovallan mekanismit olisi al-
kaneet kehittya jo ennen kapitalismin kehi-
tystd, ei kapitalismi olisi voinut syntyé,
koska ihmisten artikuloiminen tydvoimaksi
ja timin tydvoiman kurinalaistaminen oli-
si ollut mahdotonta. Ei olisi ollut tekniikoi-
ta pystyttaa teollisuuskapitalismia.

Samalla kun Foucault’n esitys on Mar-
xin esityksen ehto, se myds relativoi sen
tyon ja tarpeen optiikalla toimivan kisit-
teiston, jonka puitteissa Marxin esitys liik-
kuu, koska ihmisten artikuloiminen ty6voi-
maksi ja tuotannon artikuloiminen ihmisen
lajiolemukseksi osoittautuu osaksi vallan
mekanismien historiallista kehitystd. Tama
Marxin esityksen relativoituminen ei luon-
nollisesti tarkoita sitd, ettei ekonomiakri-
tiikki olisi pateva esitys kapitalistisesta yh-
teiskunnasta, mutta se vapauttaa tulevai-
suuden perspektiivejd pohtivan ja kapitalis-
mia edeltdvdd menneisyytta tutkivan ajat-
telun siitd kapitalismiin liittyvasta tyon ja
tarpeen optiikasta, jonka puitteissa ekono-
miakritiikki kapitalismia kuvaavana teoria-
na liikkkuu.



32 Marxismin rajat

Kriittisten intellektuellien strategiasta

Paitsi vapautumisessa tyon ja tarpeen optii-
kasta sekd negatiiviseen vallan késittee-
seen liittyvasta repressiohypoteesista, joi-
hin edella Foucault’sta ja Marxista sanottu
liittyi, Foucault’sta on hyotyd myds mui-
den marxilaisen projektin ongelmallisten
sitoumusten valttimisessa.

Han on toiminut ’menneisyytta kesytta-
vien” historianfilosofisten jatkomoteorioi-
den kriitikkona puolustaen menneisyyden
radikaalia “toisuutta”. Tadma ilmenee
esim. Tarkkailla ja rangaista -kirjan aloitta-
van Damiens’n, kuninkaanmurhaajan, te-
loituskohtauksen tarkastelussa. Jos men-
neisyys nahdadn vain epataydellisend ny-
kyisyytena, tuomitaan timé tapahtuma pel-
kaksi barbaarisuudeksi, joka nykyisin —
onneksi — on voitettu. Foucault kuitenkin
konstruoi tdmén ensi silmayksella pelkéalta
julmurimaisuudelta nayttivén episodin ym-
pérille sellaisen omastamme poikkeavan
rangaistuskdytannén struktuurin, joka te-
kee tapahtuman omalle ajalleen téysin
mielekkddksi. Ndemme, ettd menneisyy-
den logiikka ei ollut alkeellisempaa kuin
omamme vaan ainoastaan radikaalisti foi-
senlaista. Tama havainto kddntyy nykyisyy-
den kritiikiksi jos ja kun nykyisyyden lo-
giikka esittda itsensd universaalina ja vit-
tad nain vallitsevaa kaytantda ainoaksi jar-
jelliseksi.

Foucault ei myoskéédn ole suostunut hy-
vaksymaian tieteen ja ideologian vastinpa-
ria vaan on pyrkinyt sen sijaan tutkimaan
niiden diskurssien kehitystd ja korvautu-
mista toisilla diskursseilla, joiden perspek-
tiivista vasta on mielekéstd puhua todesta
ja epatodesta tai ticteellisestd ja ideologi-
sesta. Tahén liittyen hén ei myodskain ole
tahtonut ontologisoida oman teoriansa ra-
kenteita koko todellisuuden rakenteiksi
vaan on pyrkinyt luomaan erityisiin vasta-

1/86 TIEDE&EDISTYS

rintoihin (mm. vankilakapinoihin) kiinnit-
tynyttd erityisti teoriaa samalla kun hén
on vaihtanut teoretisointinsa kohdetta ja ta-
paa jatkuvasti muuttuvan poliittisen tilan-
nearvionsa mukaan. Itse han on todennut
ontologisoinneista ja tieteen auktoriteetti-
aseman ottamisesta kieltaytyvésta teoreetti-
sesta strategiastaan: “Késitykseni ei ole,
ettid kaikki on pahaa, vaan ettd kaikki on
vaarallista, mika ei ole tarkalleen sama
asia kuin paha. Jos kaikki on vaarallista,
meilld on aina jotain tehtidvana. Néin posi-
tioni ei johda apatiaan vaan hyper- ja pes-
simistiseen aktivismiin. Kasittddkseni se
eettis-poliittinen valinta, joka meidin on
tehtdva joka paivd, on maérittdd mikd on
paiasiallinen vaara.” (Foucault 1983,
231—232.) On tietysti selvaa, ettei tallai-
nen ajattelutapa anna mitdén sijaa Marxin
kommunismivisioon siséltyville ajatuksille
ristiriitojen tdydellisestd sovittumisesta ja
historian lopusta. Kritiikin tehtava on lo-
puton, vain vaarat, joihin se itsensé suh-
teuttaa, vaihtuvat alati.

Vaikka Foucault’n kasitys kriittisen intel-
lektuellin asemasta tuntuu vapauttavalta,
voidaan siihen suhtautua myos kriittisesti.
Naiin tekee mm. Foucault’ta monessa suh-
teessa sympatisoiva Mark Poster Kkirjas-
saan Foucault, Marxism and History
(1984). Posterin késityksen mukaan Fou-
cault ontologisiin totalisointeihin pyrkivien
teorioiden kritiikissaan on toki oikeilla jil-
jilla, mutta heittad lapsen pesuveden mu-
kana kieltdytyessian tekemdistd minkaan-
laista kokonaistilanteen analyysia. Max
Horkheimerin epookin teoriaa koskevien
kehittelyjen hengessa Poster puhuu siité,
ettd kriittisen teorian on aina kasitettava
oma asemansa yhteiskunnan liikkeess4,
madritettava tirkeimmat vastustajansa ja
tutkittava myos tulevaisuuden vaihtoehtoi-
sia perspektiiveja. Niin se on aina sidottu
jonkin tyyppisen kokonaistilanteen analyy-

()



TIEDE&EDISTYS 1/86

sin tekemiseen.

Foucault on tunnetusti kieltdytynyt kasit-
teleméstd omaa asemaansa (se on hénen
mukaansa mille tahansa teorialle mahdo-
tonta ja siksi jatettdva poliisien ja byrok-
raattien tehtdvaksi) tai esittimista vaihto-
ehtoja kritisoimilleen asiantiloille (kritiikin
tulee hdnen mukaansa olla kyynista ja ei-
moralisoivaa, se voi nykyisyyden genealo-
gisella analyysilla kddntaa nykyisyyden syn-
typrosessin nykyisyyden kritiikiksi, mutta
se el voi esittdad vaihtoehtoja). Téassd héan
Posterin mukaan on liian varovainen silla
kokonaistilanteen analyysi ei valttamatta
johda teorian ontologiseen totalisointiin.
Poster puhuu epistemologisesta totalisoin-
nista. Se on Kkriittisen teoreetikon tiettyyn
ajanhetkeen sidottu analyysi kokonaistilan-
teesta, siitd mikd on vaarallista ja kritiikin
arvoista ja miksi (ja miksi teoreetikon on
mahdollista kritisoida sitd juuri nyt). Se ei
kuitenkaan vaadi itselleen mitddn etuoi-
keutettua asemaa muihin nakékulmiin ver-
rattuna. Se on — kuten rortylainen fraasi
kuuluu — vain “yksi 4ani kulttuurista kay-
tdvassd keskustelussa”.

Posterin ajatus on viehdttdva. Se nayttai-
si tarjoavan mahdollisuuden ajanmukaiste-
tussa muodossa pitdd kiinni Frankfurtin
koulun kehittelemasta kriittisen teorian ka-
sitteestd. Suhteessa ranskalaisten intellek-
tuellien kulttuurikritiikkiin se kuitenkin si-
sdltdd eradn ongelman. Ranskalaisia teo-
reetikkoja ndyttdd nimittdin luonnehtivan
erdanlainen alituinen pyrkimys rajalle.
Derridalainen  dekonstruktionismi  (ks.
esim. Culler 1983) on téasta tyypillinen esi-
merkki. Kiriitikon tehtdvana ei niinkdén
ole suunnistaa maailmassa annetun késite-
jarjestelmdn puitteissa vaan pyrkia osoitta-
maan tdman kasitejirjestelmén hierarkia-
suhteiden suhteellisuus ja jarjestelmén to-
siasiallinen ristiriitaisuus. Kriitikon toimin-
taa ohjaa jonkinlainen tunne vallitsevien

3 — tede & edistys

Marxismin rajat 33

jarjestelmien rajoittavasta ahtaudesta, jo-
ka johtaa hédnet dekonstruoimaan juuri nii-
td koodeja, jotka kulloisessakin tilanteessa
ovat pahimpia rajoituksia. Tatd tunnetta ei
voida tematisoida vallitsevan késitejirjes-
telmén sisdlld, koska se perustuu juuri sii-
hen minké vallitseva késitejarjestelma sul-
kee ulkopuolelleen ja kieltda. Kritiikista
tulee talloin alituista paikanvaihdosta ja
suuntaa muuttavaa vallitsevien koodien de-
konstruktiota, jonka motivaatiota ja suun-
taa ei voida koskaan tdysin tematisoida ka-
sitteellisesti. On ilmeistd, ettdi myos Fou-
cault’n toistuvat kommentit alituisen pai-
kanvaihdoksen téirkeydestd ja kieltdytymi-
nen positiivisten vaihtoehtojen esittamises-
td motivoituvat pitkéille jostain timan tyyp-
pisesta ldhtokohdasta, jossa kriittinen intel-
lektuelli tuntee vallan verkostossa tapahtu-
vat strategiset muutokset ihollaan.

Téllaisen “dekonstruktionistisen” Kkritii-
kin perspektiivistid (joka ei ollut taysin vie-
ras esim. Adornolle; ks. Jay 1984) merkit-
see Posterin esittimé ajatus epistemologi-
seen totalisointiin ’tuomitusta” Kkriittisesta
teoriasta jadmistd vallitsevien kasitejarjes-
telmien sisdltdmien koodausten vangiksi.
Se, mitd vastaan kulloinkin kdydaan, mia-
rittddkin paikan josta ja tavat joilla sita
vastaan kdyddin ja néin teoria, joka paalli-
sin puolin nayttaa kritiikiltd kutistuukin af-
firmaatioksi. Toisaalta ei ~dekonstruktio-
nistinen” kritiikki posterilaisesta perspek-
tiivistd tiedd minne se on menossa. Ei siis
ole hyva niin mutta ei nainkdan.

Yhden ratkaisun tdhén ongelmaan tar-
joaa kyky sietdd ristiriitaa ja monidani-
syyttd. Poliittisesti on véalttimatontd, etti
kriittinen teoria ei tiysin hylkda epistemo-
logisia totalisointeja, mutta poliittisesti on
yhtéd valttimatonta, ettei se jaa vallitsevien
koodausten vangiksi vaan kykenee de-
konstruoimaan niitd. Minusta nayttaa sil-
td, ettd ei ole valittava.yhta tai toista kritii-



34 Marxismin rajat

kin strategiaa, vaan on alati liikuttava nai-
den kahden navan valilla soveltaen molem-

Kirjallisuus

Baudrillard, Jean (1975): The Mirror of Pro-
duction. Telos Press. St. Louis.

Berki, R.N. (1983): Insight and vision. The
Problem of Communism in Marx’s Thought.
London.

Cerutti, Furio (1984): The “Living” and the
"Dead” in Karl Marx’s Theory. Teoksessa
Hdnninen, Sakari & Palddn, Leena (eds.):
Rethinking Marx. Argument-Sonderband AS
109. Berlin.

Culler, Jonathan (1983): On Deconstruction.
Theory and Criticism after Structuralism.
Routledge & Kegan Paul. London, Melbour-
ne and Henley.

Dreyfus, Hubert L. & Rabinow, Paul (1983):
Michel Foucault: Beyond Structuralism and
Hermeneutics. Second Edition With an After-
word by and an Interview with Michel Fou-
cault. The University of Chicago Press.

Foucault, Michel (1981): The History of Sexu-
ality. Volume I: An Introduction. Bungay,
Suffolk.

Foucault, Michel (1983): On the Genealogy of
Ethics: An Overview of Work in Progress.
Haastattelu teoksessa Dreyfus & Rabinow.

Gronow, Jukka (1984a) Rikkaus ja vapaa aika
emansipaatiotavoitteina. Teoksessa Gronow:
Yhteiskuntateoria ja emansipaatio. Tutkijalii-
ton julkaisusarja 26. Helsinki.

Gronow, Jukka (1984b): Materialistinen histori-
ankisitys ja klassinen poliittinen taloustiede.
Teoksessa Gronow.

Habermas, Jirgen (1981): Knowledge and Hu-
man Interests. Second Edition. London.

1/86 TIEDE&EDISTYS

pia mutta jadméattd kumpaankaan.

Heiskala, Risto (1985): Vapauden ja valttdmdt-
tomyyden valtakunnat. Emansipaatio ja eko-
nomiakritiikki. Tutkijaliiton julkaisusarja 33.
Helsinki.

Jay, Martin (1984): Adorno. Fontana Paper-
backs. London.

Lange, Ernst Michael (1980): Das Prinzip Ar-
beit. Drei metakritische Kapitel iiber Grund-
begriffe, Struktur und Darstellung der ’kri-
tik der Politischen Okonomie’ von Karl
Marx. Ullstein Materialien. Frankfurt/M—
Berlin—Wien.

Lohmann, Georg (1984): “Wealth” as an As-
pect of the Critique of Capital. Teoksessa
Hiinninen & Paldan (eds.): Rethinking Marx.

Poster, Mark (1984): Foucault, Marxism and
History. Mode of Production versus Mode of
Information. Polity Press. Worcester.

Schanz, Hans-Jgrgen (1979): Antikritiikki —
padomalogiikan kritiikin tarkastelua. Yhteis-
kuntatieteiden tutkimuslaitos, Tampereen yli-
opisto. Kadnnoksid 1979:1.

Schanz, Hans-Jgrgen (1981a): Traek af behovs-
problematikkens idehistorie med saerligt hen-
blick pé Marx og Engels. Modtryck. Arhus.

Schanz, Hans-Jgrgen (1981b): Valistus ja Marx
— historianfilosofia sivilisaatioteoriassa en-
nen Marxia. Tiede & Edistys vol. 6, 1981:3.

Viikari, Matti (1982): 1700-luvun keskiaikaa ja
feodalismia koskevan keskustelun piirteitd.
Helsingin yliopiston historian tutkimus- ja
dokumentaatiolaitoksen tutkimuksia 3. Hel-
sinki.



