
Spinozan ajankohtaisuudesta 
Vesa Oittinen 

Artikkelissaan Bernstein i marksizm 
(B. ja marxismi) muistelee G. V. Plehanov 
sitä, kuinka hän tapasi Engelsin Lontoossa 
1890-luvulla. Kuinka ollakaan, puhe kääntyi 
Dietz Verlagin tuolloin kustantamaan J. Ster-
nin. Spinoza-kirjaan ja yleisemminkin Spino-
zan filosofiaan: " 'Siispä teidän mielestänne', 
kysyin, 'vanha Spinoza oli oikeassa sanoes-
saan, etteivät ajattelu ja ulottuvaisuus ole 
muuta kuin yhden ja saman substanssin attri-
buutteja?' — 'Tietysti', vastasi Engels, 'vanha 
Spinoza oli täysin oikeassa' ".1- 

Analyyttisen filosofian perinne taas suh-
tatituu Spinozaan aivan toisin. Se pitää Spino-
zaa vain antikvoituneena metafyysikkona, eli 
kuten Bertrand Russell kfrjoitti Spinozan 
"loogista monismia" (substanssioppia) kom-
mentoiden: "Tätä metafysiikkaa on täysin 
mahdoton hyväksyä, se on ristiriidassa nyky-
ajan logiikan ja tieteellisen metodin kanssa".2  

Nämä kaksi vastakkaista arviota Spit;tozan 
filosofiasta osoittavat, että spinozismi on edel-
leen ajankohtaisella tavalla aikakautemme 
maailmankatsomuksellisten kiistojen polttopis-
teessä. Kysymys Spinozan ajankohtaisuudesta 
on samalla kysymys tieteellisen maailmanku-
van, oikean tieteellisen metodin laadusta. Tä-
män artikkelin lähtökohtana on tietenkin •Spi-
nozan kuoleman 300-vuotismuisto, mutta se 
on vain ulkoinen seikka; Spinozan ajankoh-
taisuus ei vaadi tuekseen pyöreiden muisto-
vuosijuhlien kainalosauvoja, sillä tosiasia on, 
että Spinoza on tänään  jopa ajankohtaisempi 
kuin "nykyaikaisina tieteenfilosofeina" mielel-
lään 'esiintyvät uuspositivistit ja analyyttiset 
filosofit Russell, Carnap, Popper. . . 

On totta, ettei Spinozan panos Öman ai-
kansa kokeellisen luonnontieteen kehitykseen 
ollut kovinkaan nierkittävä. Hän.  kävi kylläkin 
kirjeenvaihtoa Lontoon Royal Societyn dh-
teerin Oldenburgin kanssa ja laati myös trak-
taatin sateenkaaresta, mutta luonnontieteilijä-
nä häntä ei voi rinnastaa Galileihin tai New- 

toniin. Spinoza tutki todellisuutta f i 1 o s o f 
s e 1 t a kannalta, ei erillistieteilijänä. Hän ei 
palauttanut (luonnon) filosofiaa fysiikkaan, 
vaan päinvastoin tarkasteli fysiikkaa korkeam-
malta kannalta; "Korkeampi kanta" toi tietysti 
Spinozan ajatteluun mukaan tietyn' spekulatii-
visen momentin, mutta sen ansiosta hän myös 
saattoi ylittää oman aikansa luonnontie-
teellisen tietämyksen tason. Spinoza "ei liittä-
nyt yhteen 'nykytieteen yleisiä ideoita' ja sille 
ominaisia 'tutkimusmetodeja', ei yleistänyt 
'nykytieteen metodologiaa ja logiikkaa'. Hän 
ymmärsi, että sellainen tie vie filosofian tie-
teenä umpikujaan, tuomitsee sen jälkijoukon 
rooliin, joka kuljettaa etenevän armeijan hän-
nillä sen omia. 'yleisiä ideoita ja metodeita' — 
mukaanlukien kaikki näihin ideoihin ja rneto-
deihin sisältyvät illuusiot ja ennakkoluulot", 
toteaa E. V. Il'jenkov osuvasti.3  Spinoza ei si-
toutunut oman aikansa tieteen rajoituksiin, ja 
siksi ei ole sattuma, että esimerkiksi Einstein 
tunnustautui polemisoidessaan Bohria vastaan 
mieluummin Spinozaan kuin johonkin Cama-
piin tai Wittgensteiniin. 

Mekanismia vastaan 

Spinoza kumosi kartesiolaisen ajattelun ja ole-
misen dualismin asettamalla yhden s u b-
stanssi n, jonka puitteissa "ajattelu" ja 
"ulottuvaisuus" ovat vain tämän substanssin 
attribuutteja. Descartes oli erottanut toisistaan 
jyrkästi aineellisen, ulottuvaisen substanssin, 
jossa pätevät mekaaniset lainmukaisuudet, ja 
ajattelun, joka on immateriaalista substanssia 
eikä siis voi olla kausaaliyhteydessä aineeseen. 
Hän ei,  kyennyt selittämään, miten "henki" ja 
"aine" ovat yhteydessä keskenään, ja hänen 
seuraajansa Malebranche kehittelikin okkasio- 

1. G. V. Plehanov, Sotginenija, osa XI, Moskva — 
Leningrad 1928, .s. 26. 

2Sertrand Itussell, Länsimaisen filosafian historia, 
osa II, Porvoo ,, Helsinki 1967, 	111. 

3. E. V. IlIenkov, Dialektiegeskaja logika, Moskva 
1974, s. 30. 

https://c-info.fi/info/?token=IVPI73Zc32N3-xED.Erk2acPLltxZbS177pJ7MQ.fD5YlzLpSm5rZ4WaRdG0pGfe0We28vt3VtSz4ls0QCdO1eVl56KL-s8ZdP5eFxzBc06d0lkXEmoH0nrxW8FUAWtQQSrOXgxxMWsCP2bXVCjMKspiL4aWsZJCg3WrsO-4r45__3cUr_lpmWNO8inmn1zlradnwjqRAnwxiSo5-glWwSO_-La0G4j4nWKvAJcUGNurXpllrYYahBGxb-QeH1mt589Xlsb66YgzRG7psi6kGwN7bZjasA3oUC7jY8Qz8_3eZTXL50fLWwzDa9cVzz3qlg


42--Spinoza 	 1.77 TIEDE JA EDISTYS 

nalismillaan tämän dualismin paradoksaali-
seen kärjistykseen asti. On heti muistutettava, 
ettei Descartes ollut dualisti siksi, että hän 
olisi ollut huono filosofi, vaan päinvastoin: 
juuri koska hän oli, suuri ja merkittävä ajat-
telija, ei hän halunnut ulottaa mekaanis-mate-
rialistista maailmanselitystä sielunilmiöihin as-
ti, vaan erotti ne mieluummin omaksi sfäärik-
seen. Sielusubstanssi on Descartesille se "yli-
jaamä", joka jää jäljelle kun mekanistinen 
maailmantulkinta on sovellettu kaikkeen mah-
dolliseen. 

Descartesin dualismi on toisin sanoen väli-
töntä seurausta hänen mekanistisesta fysiikas-
taan. Tässä vaiheessa astuu mukaan kuvaan 
myös kartesiolainen jumala, todellinen "deus 
ex machina" kahdestakin syystä: ensinnäkin 
se on •apukonstruktio, jonka avulla ajattelun 
ja ulottuvaisuuden sfäärit yhdistetään; toisek-
seen — ja tämä on tärkeämpää — maailman-
kaikkeus itse on "kone", joka toimii aina sa-
mojen lakien mukaan. Se ei siis ole voinut 
itse tehdä itseään. Mekaniikan laeilla ei voi 
selittää mitään sen puitteiden ulkopuolelle 
menevää — siihen tarvitaan jumalaa, joka 
selittää selittämättömän. Mekanistinen mate-
rialismi suorastaan vaatii "jumalallista", siis 
mystistä selitystä täydentäjäkseen, sillä-se itse 
ei kykene tarjoamaan universaalista maail-
manselitystä lähtökohtansa rajoittuneisuuden 
vuoksi. 

Haluaisin esittää sanotulle paralleelia 1700- 
luvulta. Mekaniikan ja mystiikan molemn-
puolinen riippuvuussuhde paljastuu aika yllät-
tävällä tavalla ruotsalaisen Emanuel Sweden-
borgin tapauksessa. Ennen vuotta 1744 tapah-
tunutta "käännettään" Swedenborg oli kan-
sainvälistäkin tunnustusta saanut luonnontut-
kija, roka sovelsi Descartesille ja Newtonille 
pohjautuvaa mekaanis-matemaattista metodia 
pyrkiessään rakentamaan kaiken kattavaa 
maailmanselitystä. Tämä yritys tietysti epä-
onnistui. Kun epäonnistuminen tieteessä vielä 
liittyi Swedenborgin yksityiselämässä tapahtu- 

neisiin onnettomuuksiin, kärjisti se hänen hen-
kistä kriisiään niin voimakkaasti, että Sweden-
borg hylkäsi tiehen ja lähti etsimään taivaan 
ja he_ lvetin salaisuuksia. Haluan aivan erityi-
sesti korostaa,. ettei Swedenborg muodosta mi-
tki4n poikkeustapausta, vaikka hän- ehkä onkin 
äärinunäisilmiö. Nykyinen analyyttis-positivis-
tinen maailmantulkinta, joka palauttaa kaiken 
tiedostettavan kielellisen ulottuvaisuuden puit-
teisiin, uusintaa meidän aikanamme täysin sa-
maa reduktionismin ongelmaa, jonka eteen. 
Swedenborg (ja mekaaninen materialismi) jou-
tui, ja se täydentää aivan samalla tavalla it-
seään. mystiikalla, irratio.  nalisnpl: Ja. Ei ole ,mi- 
kään ihme, että esimerkiksi Wittgenstein, joka .,( 
ensin julisti Tra ctatuksessaan kaikki filosofiset 
(siis myös maailmankatsomukselliset) ongel-
mat pelkiksi kieliongelmiksi, joutuu tämän jäl-
keen toteamaan (Tractatus 6.522): "On todel-
la jotakin, mitä ei voi ilmaista. Se i 1 m e n,e e, 
on mystistä'''. Spinozan filosofian kannalta 

pessimiåinen suhtautuminen tieteellisen 
tiedostuksen mahdollisuuksiiti on kestämätön-
.. 

Ajattelun luonne 

Inhimillinen ajattelu on, ,Spinozalla osa luon-
toa. Se on ajattelun attribuutin modus eli idea, 
ei mikään erityinen ,"substans.si" kuten Des-
cartesilla. Ihmisen mieli (eli sielu, m e n s) on 
samaa kuin imisruumiin ja kaiken tätä ruu-
mista affisioivan idea. (E Ii. II. 19 demon-
str.).4  Mitä enemmän ruumiimme toimii, sitä 
enemmän se joutuu kosketuksiin muiden ulot-
tuvaisten kappaleiden. kanssa, eli ,=toisin sa-
noen, sitä affisioidaan. Tästä taas seuraa se 
tärkeäjoh.topäätös, että "idea kaikesta siitä, 
mikä enentää ..t0 vähentää, auttaa tai estää 
ruumiimme toilintakykyä, enentää tai vähen- 

4. Kaikki Spinoza-;sitaatit ovat peräisin teoksesta B. 
de S.. Operar .quae supersunt »Irania, 
editio Paulus, voit. 	Jenae 1802-1801 



TIEDE JA EDISTYS 1-77 	 Spinoza 43 

tää, auttaa tai estää mielemme ajattelukykyr 
(E t h. III.1 1). Spinoza siis toteaa, että ihmi-
sen ajattelukyky (potentia cogitandi) on välit-
tömästi riippuvainen hänen ruumiinsa aktuaa-
lisesta toimintakyvystä (potentia agendi). 

Mitä tämä merkitsee? Ajattelu on Spinozal-
le toimivan ruumiin idea; se on 
myös itse toimintaa. Hän painottaa, ettei Ideaa 
saa pitää jonakin elottomana, taululle maala-
tun kuvan kaltaisena, vaan ajattelun tapana 
(mos cogitandi) eli itse "ajattelemisen aktina" 
(Pi t h. 11.43 schol.). Ajattelu on siis näin ol-
len toimivan ruumiin erityinen funktio, mutta 
ei toimiva ruumis itse. Jos ruumis ei lain-
kaan toimisi, ei se voisi lainkaan ajatella. Spi-
noza kritisoi tässä syvällisellä tavalla (1) oppia 
sielun eli tajunnan såstantionaalisuudesta, 
minkä hänen omaii aikab kartesiolaiset esit-
tivät, mutta sanottu voidaan sovittaa myös (2) 
vulgaarimateriallstiseen "peiliteoAaan", joka 
näkee tiedostuksen vain passiivisena heijastuk-
sena. (1) ja (2) liittyvät toisiinsa lähemmin 
kuin ensi silmäyksellä luulisi. Kumpikaan nä-
kökanta ei käsitä oikealla tavalla tajunnan 
spesifiikkaa — sitä, ettei tajunta ole mitään 
"substraattia", jolle (jonka 'pinnalle") ulkoi-
set oliot kuvastuisivat, vaan toiminnallinen re-
laatio. Vulgaarimäerialismi 6n pyrkinyt hävit-
tämään "sielun" ongelman (ja kumoarhaan 
näin kartesiolaisen dualismin) palauttamalla 
kaikki henkiset toiminnot aivokuoren ke-
miaan. Miitta se on joutunut ojasta allikkoon: 
vuIgaari materialisti jää hänkin tajunnan sub-
stantionaalisuuden virheelliselle kannalle — 
tällä kertaa tajunta ei vain ole immateriaalis-
ta "sielua", vaan pelkkää "aivojen materiaa".5  

Ehkäpä , sitten ajattelu ei ole muuta kuin 
olioiden nimien kombinaatioita, kuten uus-
positivistit , katsoivat? Ehkäpä "maailma ja-
kautuu tosiasioihin" ja, kaikki filosofiset kysy-
mykset ovat pelkkiä "kielikysymyksiä";  kuten 
nuori Wittgenstein väitti? 

Spinozalta löytyy kohta, joka miltei panee  

aprikoimaan, olisiko hän osannut ennustaa 
Wittgensteinin kaltaisen filosofoinnin synnyn. 
Hän kirjoittaa (E t h. 11.49 schol.): "Ne taas, 
jotka sekoittavat sanat ideoihin tai siihen affir-
maatioon, joka sisältyy ideaan, luulevat voi-
vansa toivoa jotakin vastakkaista siihen näh-
den, mitä he tuntevat, myöntävät tai kieltä-
vät. . . Idea, joka on ajattelun modus, ei koos-
tu mistään kuvasta eikä sanoista. Sanojen ja 
kuvien olemus nimittäin koostuu pelkistä ruu-
miillisista liikkeistä, eikä niihin liity mitään 
ajattelun käsitettä." Toisin sanoen: meidän 
ajattelumme verbaalinen puoli kuuluu, ulottu-
vaisuuden, ei ajattelun piiriin: sanat - jä kuvat 
— siis myös kieli 	ovat vain ajattelun seu- 
rausta, sen 'materialisoitumaa. Tästä taas seu-
raa, että tutkimalla vain kieltä ei saada mitään 
adekvaattista kuvaa ajattelun olemuksesta. 

Olen rinnastanut toisiinsa Haeckelin ja 
Wittgensteinin tavalla, joka monista saattaa 
tuntua epäoikeutetulta. Pyrkimyksenäni on 
kuitenkin osoittaa, että nämä molemmat lan-
keavat virheeseen, jonka Spitioza ymmärtää 
välttää. He "fikseeraavat" kumpikin ajattelun 
tietynlaisen erityiseen "substanssiin" — 
edellinen aivojen neurologiaan; jälkimmäinen 
kielellis-loogiseen ulottuvaisuuteen; he eivät 
käsitä ajattelua ihmisen esineellisen toiminnan 
tulokseksi kuten Spinoza. Spinoza ei kiellä, 
etteikö ajattelullamme olisi myös tätä ulot-
tuvaisuutta, mutta *hän ei pidä sitä inhimilli-
sen tiedostuksen adekvaattisena ilmaisuna. 
Arkikielemme käsitteet ovat niitä, joita Spino-
za nimitti "universaalisiksi" (notiones univer-
sales). Hän puhuu niistä Etiikan II kirjan 

5. Tämän vulgaarimaterialismin virheen tuo Ernst 
Haeckel aivan eksplisiittisesti ilmi väittäessään: 
"Tajunnan neurologinen ongelma on vain erityis-
tapaus kaikenkäsittävästä kosmologisesta ongel-
masta, substanssiprobleemasta" (Världsgatorna 
Stockholm 1902, s. 184). Tajunta on siis EIaecke-
lille samaa ainetta kuin koko muukin maail-
mankaikkeus. Haeckel tunnustautuu teoksensa 
eräässä; kohdassa spinozistiksi, mutta jää itse asi-
assa suuresti jälkeen Spinozasta, jonka filosofiaa 
hän ei ole koskaan käsittänyt. 



44 Spinoza 	 1.77 TIEDE JA EDISTYS 

40. proposition skoliassa: 
Universaaliset käsitteet — sellaiset kuin 

"ihminen", "hevonen", "koira" etc. — synty-
vät siten, että "ihmisruumiissa syntyy niin 
monta kuvaa esim. ihmisestä, että mielikuvi-
tuksen voima ehtyy, jos ei täysin, niin .ainakin 
siinä määrin ettei mieli kykene mieltämään 
yksilöiden välisiä pieniä eroja (nimittäin kun-
kin väriä, kokoa jne.) ja niiden määrättyä lu-
kumäärää, ja mieltää selvästi vain sen, mikä 
niille kaikille on yhteistä sikäli kun ne affisi-
oivat ruumista . . . ja tämän mieli ilmaisee kä-
sitteellä 'ihminen', minkä se asettaa predikaa-
tiksi äärettömälle määrälle yksilöitä". Jokai-
nen henkilö muodostaa tällaisen universaalisen 
käsitteen omalla tavallaan. Joku pitää ihmistä  
kaksijalkaisena höyhenettömänä olentona, jo-
ku toinen taas ajattelevana — riippuen siitä, 
kuinka kulloisenkin yksilön ruumista on affi-
sioitu. Koska käsitteessä ilmaistava "yleinen" 
valitaan näin sattumanvaraisesti, ei kannata 
ihmetellä, miksi eri määritelmistä käydään 
niin paljon kiistaa. 

Universaaliset käsitteet kuuluvat "vnsimmäi-
sen luokan" tietoon, ts. ne  ovat luuloa (opi-
nio) tai mielikuvitusta (imaginatio). Ne ovat 
aina epäadekvaattisia, ts. eivät ilmaise olion 
olemusta. Niinpä universaalinen käsite ihmi-
sestä kaksijalkaisena höyhenettömänä olentona 
on epäadekvaattinen ihmisen käsite, se on ih-
misen pelkkä formaalinen deskriptio. Tämä 
Spinozan huomautus on erittäin tärkeä myös 
nykyisen tieteellisen teorianmuodostuksen kan-
nalta. Tavallisesti luullaan, että tieteellinen kä-
site on "kuvauksen" tai "selvittelyn" tulosta. 
Näin ei ole, sillä tarkemmin katsottaessa ha-
vaitaan, että kyseessä onkin itse käsitteen 
konstruktio. 

Adekvaattinen idea 

Sellaiset käsitteet, jotka ovat adekvaattisia ja 
ilmaisevat olion olemuksen, ovat "kaikille ih-
misille yhteisiä" yleisiä käsitteitä (notiones 

commtmes). Mitä siis on adekvaattinen idea 
eli käsite? Tammikuussa 1675 Spinoza lähetti 
kirjeen Tsehirnhausenille, jossa hän määritteli 
sitä seuraavasti: "Toden ja adekvaattisen 
idean välillä en katso olevan muuta eroa kuin 
sen, että epiteetti 'tosi' viittaa idean ja sen 
kohteen vastaavuuteen, kun taas epiteetti 
'adekvaattinen' viittaa idean luontoon itseen-
sä; joten itse asiassa toden ja adekvaattisen 
idean välillä ei tämän ulkokohtaisen suhteen 
lisäksi ole mitään eroa. . ." Jotakin oliota kos-
keva adekvaattinen idea ei siis ole pelkkää 
idean ja sen kohteen vastaavuutta (se on kyllä 
myös sitä!), vaan jotakin enemmän: itse 
idean sisäinen suhde. Keskeneräiseksi jaa-
neessä Tractatus de intellectus 
emenda tickn e-teoksessaan Spinoza _selit-
tää tarkemmin, millainen ölisi esim. ympyrän 
adekvaattinen idea. Jos ympyrä määritellään 
kuvioksi, jossa kaikki keskipisteestä . kehälle 
vedetyt suorat ovat yhtä pitkiä, ei tällainen 
määritelmä lainkaan selitä ympyrän olemusta, 
vaan ainoastaan sen ,erään ominaisuuden. 
Ympyrän adekvaattisen idean definition pitää 
ottaa mukaan sen "lähin syy". Ympyrä tulisi 
tämän mukaan määritellä kuvioksi, jonka piir-
tää mikä tahansa jana, jonka toinen pää py-
syy paikallaan ja 'toinen pää on - liikkeessä. 
Kun ympyrä on määritelty tällä tavoin adek-
vaattisesti, voidaan sen kaikki muut ominai-
suudet johtaa tästä määritelmästä. 

Toisin sanoen: ympyrän adekvaattisen ide-
an määritelmä ei enää ole "symboli", "sana" 
(muistakaamme .Plehanovin virheellinen hiero-
glyfiteoria, jota Lenin kritisoi!), vaan tieto 
ympyrän tekemisen tavasta, ts. ajattelevan 
ruumiin toiminnan "skeemasta". Ympyrä 
on adek<khattisesti käitettynä toimivan ihmis-
ruumiin tietynlaisen ulkoisiin oloihin omak-
suman r e l a a t i o n idea. Se ei ole pelkäs-
tään meidän päässämme olevan ympyrän ku-
van "vastaavuutta" reaalisessa maailmassa 
esiintyvien ympyröiden kanssa. 

Löydämme samanlaisen käsitteen määritte- 



TIEDE JA EDISTYS 1.77 	 Spinoza 45 

lytavan myös Marxin Pääoman esitykses-
sä. Tava r a on vaihtoon tullut tuote, ts. 
olio, joka astuu tiettyyn relaatioon tuottajaan-
sa ja kuluttajaansa (mitkä ovat eri henkilöitä!) 
nähden. Se ei siis ole' yleensä **esine, jolla on 
ominaisuus tyydyttää tarpeita", kuten klassi-
nen porvarillinen taloustiede sen formaalisesti 
määritteli, vaan sen "läheisin syy" on astu-
minen tiettyyn ihmisten väliseen relaatioon 
(vaihtoon). Kun tämä meidän toiminnallinen 
relaatiomme otetaan mukaan tavaran määri-
telmään, tulee tästä adekvaattinen, ei formaa-
linen määritelmä, ts. tavaran käsitteen kon-
struktio. Saamme tavarasta näin adekvaatti-
sen idean, eli sellaisen idean, jolle on omi-
naista idean sisäinen suhde itseensä, ei pelk-
kä yleiskäsitteen "tavara" vastaavuus tiettyi-
hin ulkoisiin olioihin nähden. J a aivan kuten 
ympyrän adekvaattisesta määritelmästä voi-
daan johtaa sen muut ominaisuudet, samoin 
voidaan tavaran adekvaattisesta määritelmästä 
johtaa käyttöarvo, vaihtoarvo jne. 

Sanotulla en toki halua palauttaa Marxia 
Spinozaan. Se ei olisi edes mahdollista, sillä 
marxismin ja spinozismin väliin mahtuu kah-
densadan vuoden mittainen intensiivisen filo-
sofisen kehityksen kausi, jonka kuluessa mar-
xilaista dialektiikkaa valmisteltiin erityisesti 
klassisessa saksalaisessa filosofiassa. Mutta 
silti ei äskeisen kaltainen Spinozan ekspli-
kointi Marxin tavara-analyysin taustaa vasten 
ole pelkkää leikittelyä. Sen mahdollisuus joh-
tuu yksinkertaisesti siitä, että Spinoza on ne-
rokkaana ja syvällisellä tavalla ennakoinut 
marxilaista käytännön käsitettä. Adekvaattiset 
ideat ovat juuri toimintamme synnyttämiä 
ideoita. Sikäli kun mielellämme on adekvaat-
tisia ideoita, on se välttämättä aktiivinen; si-
käli kun sillä on epäadekvaattisia ideoita, on 
se välttämättä passiivirien (E t h. III.1). 

Mistä tämä adekvaattisuus 'eli totuus koos-
tuu? Spinoza vastaa: "Aivan kuten valo il-
maisee sekä itsensä että pimeyden, samoin  

totuus on oman itsensä ja epätoden mitta-
puu" (E t h. 11.43 schol.). Spinoza siis sanoo, 
ettei totuudella ole mitään kriteeriä itsensä 
ulkopuolella. Tässä hän on oikeassa. Jos ni-
mittäin lähdemme etsimään tällaista kriteeriä, 
on meidän kysyttävä edelleen tämän kriteerin 
kriteeriä jne. loputtomiin. Positivisti tekee täs-
tä kriteerinetsinnän toivottomuudesta sen vir-
heellisen johtopäätöksen, että kieli on ainoa 
mahdollinen totuuskriteeri, ja se taas perustuu 
tulkinnanvaraisille, mielivaltaisille säännöille, 
joita ei voi selittää ("wovon man nicht 
sprechen kann, dariiber muss man schwei-
gen"). Taaskin Spinoza ratkaisee ongelman 
syvällisemmin. Aivan kuten substanssi on 
"causa sui", samoin myös totuus on "norma 
sui", oman itsensä mittapuu. 

Spinozaa voitaisiin tulkita niin, että totuus 
vain "näyttäytyy" intuitiivisen varmana: "Ja 
kuka, kysyn, voi tietää ymmärtävänsä jotakin 
ennen kuin hän on ensin ymmärtänyt sen? 
Toisin sanoen, kuka voi tietää olevansa var-
ma joståkin asiasta ennen kuin hän on varma 
siitä asiasta?" (E t h. 11.43 schol.). Mutta Spi-
nozan totuuskäsitteen nimittäminen pelkäksi 
ihmiselle synnynnäiseksi intuitioksi olisi yk-
sinkertaistamista. Onhan adekvaattinen, tosi 
idea nimenomaan aktiivisuuden tulosta. Tästä 
syystä en pidä Althusserin tulkintaa liian vah-
vana, kun hän kirjoittaa: "Spinoza tarkoitti, 
että' 'tosi"näyttäytyy', ei jonakin läsnäoleva-
na, vaan tuotteena sanan 'tuote' kaksi-
naisessa mielessä (prosessin t y ö t u 1 o k s e-
n a, joka '1 ö y t ä ä' toden), joka siis syntyy 
omassa tuotannossaan. Nyt tällä näkökannalta 
on taas puolestaan jotakin yhteistä käytän-
nönkriteerin, marxilaisen filosofian pääteesin 
kanssa: sillä tämä marxilainen 'kriteeri' ei ole 
käytäntöön nähden ulkoista, vaan sisäistä, ja 
koska tämä käytäntö on prosessi (Lenin on 
painokkaasti korostanut: käytäntö ei ole mi-
kään absoluuttinen 'kriteeri': vain sen pro-
sessi on todistusvoimainen), ei kriteerinä ole 



46 Spinoza 	 1.77 TIEDE JA EDISTYS 

mitään tuomiovaltaa, tieto osoittaa itsensä oi-
keaksi tuotantonsa prosessissa".6  

Mutta tässä ei ole kaikki. Spinoza nimittäin 
väittää (E t h. II.11 coroll.), että ihmisen mie-
li (eli tajunta) on "osa jumalan ääretöntä in-
tellektiä". Jumalalla eli substanssilla on siis 
Spinozan mukaan tajunta — ja se on ääre-
tön, mikä on johdonmukaista, koska substans-
si on ääretön ja toimii äärettömästi äärettö-
min tavoin. Äärettömän ruumiin ääretön toi-
minta ei todellakaan voi tuottaa mitään muu-
ta kuin äärettömän intellektin. Yksityisen ih-
misen toiminta on aina äärellistä, siksi myös 
hänen tiedostuksensa ja hänen intellektinsä on 
äärellistä. Spinoza joutuu täsä dilemman 
eteen. Jos ihmisen toiminta on äärellistä, 
kuinka hänellä voi olla adekvaattisia ideoita? 
Epäadekvaattisuus eli epätotuus on nimittäin 
Spinozan mukaan samaa kuin vajavaisuus, ts. 
tiedon puutetta, sen negaatiota, sen äärelli-
syyttä (E t h. 11.35). Jos meidän toimintamme 
on aina äärellistä, emme tämän mukaan kos-
kaan voisi tavoittaa adekvaattisia ideoita. Spi-
noza ratkaisee pulman postuloimalla "äärettö-
män intellektin", johon ihmisintellekti "ottaa 
osaa". Äärettömällä intellektillä en ääretön 
adekvaattirien jumalan eli substanssin idea, ja 
sikäli kun ihminen on ösa tätä, on myös hä-
nellä adekvaattisia ideoita. 

"Äärettömän intellektin" (intellectus infini-
tus) käsite ei missään kohdin esiinny johdon-
mukaisesti ja selvästi kehiteltynä Spinozan 
tuotannossa. Se ei ole ihme, koska kyseessä 
on "oljenkorsikäsite", jolla Spinoza haluaa 
perustella adekvaattisten ideoiden mahdolli-
suuden ihmiselle. Syynä on Spinozan tietoteo-
rian epähistoriallisuus. Spinoza en-
nakoi käytännön käsitettä, mutta hän ei ky-
kene näkemään sitä historiallisesti kehittyvä-
nä ja muuttuvana. Tiedostus on Spinozalla 

kuten kaikilla 1600-luvun rationalisteilla 
ylihistoriallista, yhteiskunnallisesta deter-

minaatiostaän "puhdistettua". Kun olemme  

käsittäneet tämän, kykenemme ratkaisemaan 
Spinozan "äärettömän intellektin" arvoituk-
sen. Ääretön inteliekti on ihmisten yksilölli-
seen kokemukseen "sekaantuvaa" voimaa, jo-
ka murtaa tämän yksilöllisyyden (ja äärelli-
syyden) puitteet., Se on siis itse asiassa sama 
kuin yksilöllisen tiedostuksen yhteiskunnalli-
nen determinaatio. Yksilöllinen tiedostus ei 
ole edellytyksetöntä, vaan tapahtuu tietyissä 
annetuissa puitteissa. Nämä puitteet ovat sa-
ma kuin ihmisten kulloisenkin yhteiskunnalli-
sen käytännön taso. Spinozalla tämä yhteis-
kunnallisuuden momentti esiintyy mystifioi-
dussa muodossaan, "äärettömänä intellekti-
nä". 

Yksilöllisyys vs. yhteiskunnallisuus ei silti 
esiinny Spinozalla lopullisesti lukkoonlyötynä 

k vastakohtaisuutena. 1-sån sanoo: "Mitä enem-
män tiedostamme yksittäisiä olioita, sitä 
enemmän tiedostamme jumalaa" (E t h. V.25). 
Tästä seuraa, että inhimillinen tiedostuskyky 
on potentiaalisesti ääretön. Jos meidän ruu-
miimme aktiivisuus voisi olla ääretöntä aktii-
visuutta, niin silloin meillä olisi juuri tuo sa-
ma ääretön intellekti joka nyt kuuluu juma- 

6. Louis Althusser, Elemente der Selbstkritik, Berlin-
West 1975, s. 78. ,— Tässä 41thusserin teoksessa 
toteutetaan samantapainen Spinozan "rehabilitoin-
ti" marxismin esi-isäksi kuin aiemmin siteeratussa 
Il'jenkovin merkittävässä dialektisen logiikan his 
toriaa käsittelevässä tutkimuksessa. Tendenssiä voi 
ainoastaan tervehtiä ilolla, sillä Spinozan koko 
merkitystä materialistiselle dialeltiikalle ei tähän 
mennessä .ole todella kyetty vielä täysin tiedosta-. 
maan. Althusser tuntuu kuitenkin toisaalta innos-
tuvan Spinozaan ghiC4 liikaakin väittäessään He-
gelin virheenä olevan sen, että hän vaati Spino-
zan substanssin kohottamista toimivaksi "subjek-
tiksi," (s. 77). Mielestäni Hegelin Spinoza-kritiikki 
on päinvastoin suureksi osaksi oikeutettua: sub-
stanssi on Spinozalla todellakin "starr" ja "unbe-
weglich". Hegelin virheenä on pikemminkin se, 
että hänellä substanssi on h e n k e ä, "Geist".. 



TIEDE JA EDISTYS 1.77 	 Spinoza 47 

lalle.7  Ei ole sattuma, että Spinozan erään 
teoksen nimenä on Int ell ek tin para n-
tamisest a. Tiedostuksellemme asettaa ra-
jat vain toimintakykymme vajavaisuus. Spino-
zalta ei löydy jälkeäkään agnostisismista, jo-
ka asettaisi tiedostuskyvylle periaatteellisesti 
ylittämättömiä rajoja. 

Toimiva, yksittäinen ihmisruumis ei Spino-
zalla ole ainoastaan substanssin modus. Suh-
de on myös päinvastainen: toimiva ruumis 
edellyttää kohteekseen maailman kokonaisuu-
dessaan. Toiminta on kyky ä, ei tämä tai 
tuo yksittäinen akti. Sen luonne on univer-
saalinen, ja siksi myös sen kohteen — maail-
man — täytyy olla universaalinen ja ääretön. 
Toisaalta, koska ihminen on substanssin mo-
difikaatio, on hänen kykynsä "osa jumalan 
eli luonnon ääretöntä kykyä" (Potentia itaque 
hominis, quatenus per ipsius actualem essen-
tiam explicatur, pars est infinitae Dei seu 
Naturae potentiae, hoc est, essentiae. — E t h. 
IV.4 demonstr.). Ihmisen toiminnassa on näin 
ollen mukana koko luonto eli substanssi. 
Yksittäisiä olioita ei voi ymmärtää eikä niitä 
voi olla ilman substanssia, joka on niiden 
edellytyksenä. 

Substanssi ja materia 

Lenin totesi Filosofian v k oi s-
s a a n: "Ilmiöiden syiden pytämiseksi 4te-
rian tiedostaminen on torsaaitå syvennettävä 
substanssin tiedostamiseen (kägttä e,, en) , as-
ti ".8  Onko "substanssi" legitilininen marxilai-
sen filosofian kategoria, kuten Lenin tässä 
katkelmassaan näyttää antavan ymmärtää? 
Vastauksen antaminen ei ole aivan helppoa. 
Marx puhuu •tunnetusti "Pääomassa" paljon 
"arvosubstanssista". Mutta tässä "substanssil-, 
la" tarkoitetaan jotakin.; ;tavaratuotannon ja' 
kapitalismin olemukseen liittyvää. Silti voi-, 
Maan nähdäkseni puhua 'thyös maailman sub-' 
tanssista. Se ei ole ristiriidassa marxilaisen! 

materia-käsitteen kanssa vaan materian lsate-►  

gorian s y v e n t ä m i s t ä. "Materia" on en-
simmäinen olemisen määre — materiaa on 
kaikki se, joka on tajuntamme ulkopuolella 
ja siitä riippumatonta. "Substanssi" taas il-
maisee maailman materiaalista ykseyttä. Sub-
stanssin kategoriassa materiaa ei tarkastella 
tajunnan Vastakohtana, tiedostuksen kohtee-
na, vaan myös tiedostuksen subjektina: ajat-
televana materiana. 

Sanotun lisäksi vielä toinenkin kommentti 
substanssin ja materian käsitteiden keskinäis-
suhteesta. Spinozan materialismi on joskus 
haluttu asettaa — marxilaistenkin tutkijoiden 
taholta — kyseenalaiseksi viittaamalla siihen, 
että ajattelu on hänellä substanssin attribuutti 
ja substanssi ei siis olisi mitään tajunnan ul-
kopuolella olevaa ja siitä riippumatonta. En 
voi tässä yhteydessä paneutua asiaan syvem-
min. Huomautan vain, että attribuutti 
on Spinozalla sellainen käsite, jolla on voi-
makas gnoseologinen korostus. Hän sanoo 
eksplisiittisesti, että attribuutti on sitä, mitä. 
"intellekti havait§ee substanssiss a sen ole-
mtksen konstituoivana" (E t h. I def. 4), ja 
ettei "intellektin ulkopuolella" (extra intellec-
tum) ole mitään muuta kuin substanssi affek-
tioineen eli moduksineen — siis: attribuutteja 
ei olisi tajunnan ulkopuolella. 

"Materia" tarkoittaa Spinozan kielenkäy-
tössä samaa kuin a i n e. Substanssi ei Spino-
zalla ole pelkkää "materiaa" sanan aineelli-
suuden -Mlelessä, vaan se tarkoittaa "myös 
muuta ääretöntä", kuten hän totesi eräässä 

7. Mainiossa Spinoza-esityksessään ll'jenkov (mt., s 
43), jolle tämä esitys on paljossa velkaa, tulkitsee 
asian siten, että sikäli kun ihmisen aktiivisuus lä-
hestyy ääretöntä, sikäli myös inhimillinen tiedos-
tus lähestyy äärettömästi substanssin ajatteluattri-
buuttia. En voi yhtyä tähän, sillä "ajattelu" koos-
tuu Spinozana. ,paitsi adekvaattisista, myös epä-
adekvaattisista ideoista, kun taas aktiivisuutemme 
kasvaminen merkitsee juuri viimeiksimainittujen 
voittamista. Jumalalla ei • siis voi olla epaadek-
vaattisia ideoita — hänellä on vain "ääretön in-
tellekti", joka ei 'ole samaa kuin ajattelusubstans-
sin attribuuttina. 

8. V. I. Lenin, Teokset, osa 38, Moskova i.p., s. 126. 



48 Spinoza 	 1-77 TIEDE JA EDISTYS 

kirjeessään. Tämä ei todista muusta kuin sii-
tä, että Spinoza on suur~oisella tavalla 
ylittänyt oman aikansa luonnontieteen näke-
mykset — maailma ei ole pelkkää ulottuvais-
ta ainetta, vaan se koostuu äärettömästä mää-
rästä erilaisia "olevan tiloja". Aineen ja ener-
gian välisen yhtäläisyyden löytäminen olisi 
tuskin hätkäyttänyt Spinozaa, jos hän olisi 
elänyt vuosisadan vaihteen fysiikan kriisin ai-
kaa. 

En viitannut vuosisadan vaihteen fysiikan 
kriisiin turhan päiten. Juuri aineen ja ener-
gian sisäisen yhtäläisyyden keksiminen ruokki 
idealistisia tendenssejä (Mach, Avenarius), 
jotka tunkeutuivat myös työväenliikkeeseen 
erilaisina uuskantilaisuuden versioina. Lenin 
julkaisi 1909. teoksensa "Materialismi ja em-
piriokritisismi" taistellakseen tätä filosofista 
revisionismia vastaan. 

Vuotta aikaisemmin oli tämän kirjoituksen 
alussa mainittu J. Sternin kirja Spinozasta 
ilmestynyt kolmantena painoksena. Franz 
Mehring arvosteli sen Saksan sosialidemo-
kraattisen puolueen teoreettisessa äänenkan-
nattajassa Die Neue Zeit-lehdessä. Arvoste-
lussaan Mehring korottaa materialisti Spino-
zan vastapainoksi revisionistien tuolloin muo-
dikkaaksi tekemälle agnostikko Kantille: "Ei 
ole mahdollista yliarvioida sitä vaikutusta, 
jonka Spinozan suuret perusajatukset — kai-
ken olevaisen ykseys, kaiken tapahtumisen 
lainmukaisuus, hengen ja luonnon samankal-
taisuus — ovat tehneet nykyaikaiseen sivis-
tyskehitykseen. Tässä Kantia ei voida edes 
etäisesti verrata häneen, aivan kuten Kant 
myös luonteensa puolesta ja ajattelijana on 
huomattavasti Spinozaa alempana. Spinoza oli 
köyhä kurjimus, paljon köyhempi kurjimus 
kuin Kant, mutta hänessä ei ollut jälkeäkään 
pelokkaasta poroporvarista eikä hänen tyy-
dyttämättömältä tiedonjanoltaan olisi koskaan 
saatu kiristettyä nöyrää myönnytystä korkeal-
le esivallalle: 'Minun oli kumottava tieto  

tehdä kseni tilaa u s k o 11 e'. 
Todellakin: Spinoza on yhä edelleen ajan-

kohtainen. 

9. Teoksessa: Franz Mehring, Aufsätze zur Ge-
schichte der Philosophie, Leipzig 1975 (Reclam), 
s. 54. 

Painavin 
puheenvuoro 
kuumaan 
tiedepolitiikka-
keskusteluun 

tiedepolitiikka 
ja tutkijan 
vastuu 	ovh. 38.30 

Toimittaneet 
Kettil Bruun 
KataKina Eskola 
Matti Viikari 

Tammi 


